

# سیوائیع مونین بروف

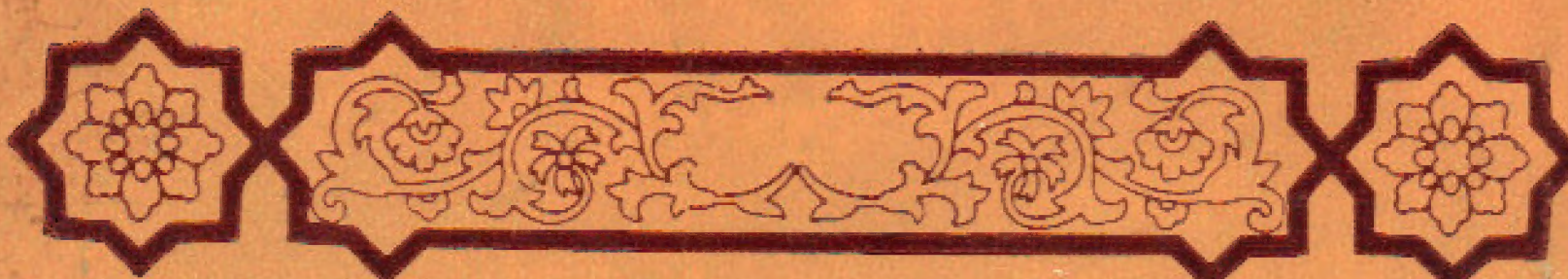
ٹنومی شرفیت کے نامور صنف

مولانا جلال الدین دومی اور بعض بھی روایت سے کرم کے ایمان اور فروز حالا

(از)

مُولانا سید مدینا الصدر حسینی

محشہ دار العلوم دیوبند



لارڈ لارڈ لارڈ

۱۹۰۔ امارکلی ۰ لاہور۔

# فہرست محتواات!

---



---

## صفحہ نمبر ۴

- تہیید  
حضرت مولوی محتوی کا نام و نسب اور سیر الشیعیں۔  
ترک دلن، سفر بریت اللہ، والپسی ردم۔  
قوئیہ میں آمد اور مولانا بہا الدین کی دفات۔  
مولانا ردم کی شادی، اور اولاد۔  
مولانا ردم کی ظاہری و باطنی تعلیم و تربیت۔  
اپ کا علم و مفضل اور کلام محتوی شریعت۔  
محتوی شریف کی شروحات۔  
اپ کے کلمات و فضائح  
کششہ و کرامات، عبارت زید  
مولانا ردم کی دفات۔  
مولانا کے عذخاء اور جانشین۔  
حضرت حسین بن منصور احتلاب کے حالات۔  
حضرت شیخ فرید الدین عطاء کے حالات۔  
حکیم سنانی غزالی کے حالات۔  
شیخ حسین الدین محمد بن اسحاق القوفی۔  
شیخ مسید الدین جعفری۔  
حضرت پایا کمال جعفری۔  
حضرت بہاء الدین ذکریا ملتانی۔  
شیخ حضرت ابراهیم عراقی۔  
حضرت شیخ احمد الدین الگرمی۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تَمْهِيد

الحمد لله الملك المتدوس ذي العجود و  
الكرم والصلوة والسلام على سيد الانبياء  
وزيادة الاصفيا سيدنا محمد بن النبي  
الاكرم وعلى آلہ وأصحابہ و اولیاء المحبۃ  
الذین هم خلاصة خیر الامم

اما بعد

محبان اولیائے خدادندی دوستدار ان صلحائے ائمۃ محمدی صلی اللہ  
علیہ و علیہ وسلم کو واضح ہو کہ تمام متولیین حضرت رسالت مابکی محبت  
عین ایمان ہے اور متولیین و متعلقین آپ کے اہل بیت، ظاہرین ہوں یا  
صحابہ کامیں، علمائے مجتہدین ہوں یا دوسرے صلحائے اولین و آخرین  
اصل اور مبدأ ان سب کی محبت و عقیدت کا محبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ

۵

وسلم ہے یہ سب ثرات فروع ہیں جس کو ان حضرات سے خلوص نہ ہو،  
 سمجھے کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی محبت میں نعصان ہے جو حقیقت  
 میں نقص فی الایمان ہے۔ البتر حدا عزتِ رال سے بذریحنا اور دائرہ شریعت  
 میں رہ کر حکم خداوندی کے تابع رہنا ضرور ہے۔ یہ فقیر بے رضا عزت خالی  
 از طاعت و عبادت انہیں حضرات کی محبت و اعتماد کو زاید آخرت،  
 سمجھتے ہے ۔ ۔ ۔

أَحِبُّ الصَّالِحِينَ وَكُسْتُ مِنْهُمْ  
 لَعَلَّ اللَّهُ يَرْزُقُنِي صَلَاحًا

انہیں حضرات کامیں میں حضرت مولانا محمد جلال الدین (دوئی رحمۃ اللہ  
 تعالیٰ علیہ معرفت بہ مولوی معنوی داخل ہیں۔ آپ کی شنوی اس طرح  
 مقبول امام ہے کہ صرف ایں اسلام ہی نہیں بلکہ دیگر ذا اہب والے بھی اس  
 سے دل پسپی رکھتے ہیں اور لطف امتحلتے ہیں مگر مولانا موصوف کے عالا  
 بہت کم لوگوں کو معلوم ہیں۔ ان ایام میں چند بار مولانا کا ذکر ہوا تو خیال ہوا  
 کہ آپ کے کسی قدر حالات اردو میں لکھ دیئے جائیں۔

چنانچہ ماہ محرم الحرام ۱۳۲۳ھ میں یہ حالات ترتیب دے کر آخر میں  
 بعض ان بندگوں کے حالات بھی تحریر کر دیئے جو مولانا موصوف کے  
 حالات سے لعلیٰ رکھنے والے ہیں۔ اول تو انسان سر پا خطا و نسیان

ہے۔ علاوہ ازین اس دار کی تائیف کا الفاظ بحالت قیام جو پورہ ہوا  
 ہے۔ جہاں احقر کے پاس اس قسم کی کتابوں کا ذخیرہ بالکل نہ مختصر  
 تین چار فارسی و عربی کی مطبوعہ و قلمی کتابوں کے اعتبار پر یہ مجموعتیا  
 کیا گیا ہے لہذا اہل کمال سے امید ہے کہ جو خطا نظر آتے بمقتضانے  
 الدین النصیحة عفو و اصلاح فرمائیں یا العزم مناسب مطلع  
 فرمائیں تاکہ آئندہ طبع میں لحاظ کیا جاتے وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مِنْ  
 اتَّبَعَ الرَّهْبَانِ -

## حضرت مولوی معنوی کا نام و نسب ولادت

آپ کا اسم شریف محمد جلال الدین اور لقب خداوند گار محتا۔ آپ کے  
 والد ماحد کا نام محمد بہاء الدین اور سلطان العلماء لقب محتا جو اپنے زبان  
 کے شہر آفاق اولیائے کاملین میں سے تھے آپ کو رسول اللہ صلی اللہ  
 تعالیٰ علیہ وسلم کے خلیفہ اول کی اولاد میں ہونے کا فخر حاصل ہے۔ اور  
 سیدنا حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ تک آپ کا سلسلہ نسب  
 اس طرح پہنچتا ہے۔ محمد جلال الدین بن محمد بہاء الدین بن احمد بن محمود  
 بن مودود بن ثابت بن مسیب بن مطہر بن حماد بن عبد الرحمن بن ابی بکر  
 الصدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

مولانا بہاؑ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی والدہ صاحبہ محراسان کے  
بادشاہ علاء الدین محمد بن خوارزم کی بیٹی تھیں۔ بادشاہ کو حضرت رسول  
مقبول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی زیارت سے مشرف فرمایا کہ ارشاد  
فرمایا کہ احمد احسین خطبی رعنی مولانا زادی علیہ الرحمۃ کے دادا اور مولانا ،  
بہاؑ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے والد سے اپنی دختر کا نکاح کر دو۔  
بادشاہ صبح کو نہایت شاد و فرحان بیدار ہوا۔ اور مولانا خطبی رحمۃ اللہ  
تعالیٰ علیہ کو نہایت اعزاز و احترام سے بلکہ ارشاد نبوی علیہ الصلوٰۃ و  
السلام بیان کیا۔

آپ نے بھی اس مبارک تعلق کو منتظر فرمایا۔ بادشاہ نے نہایت  
مناسب طرز سے مولانا جسین خطبی کی شادی اپنی بیٹی سے کر دی۔ نوماہ  
گزرے تھے کہ حضرت حسین خطبی کے گھر میں شہزادی کے لہن سے بیٹا تو لد  
ہوا جس کا نام محمد بہاؑ الدین رکھا گی۔ جب محمد بہاؑ الدین کی عمر دس سال  
کو پہنچی کو آپ کے والد ماجد حضرت حسین بھی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا قتل  
ہو گیا۔ قرآن مجید اور ضروری چیزوں تو حاصل فرمائی چکے تھے۔ اب محمد  
بہاؑ الدین نے دیگر علوم دین کی طرف توجہ فرمائی اور تحفظ می ہی مدت  
میں ترقی فرمایا کہ محمد بہاؑ الدین سے مولانا بہاؑ الدین ہو گئے۔ اور دہ اعلیٰ  
کمال حاصل کیا جس کا بیان نہیں ہو سکتا۔ اسی کے ساتھ مدارج باطنی

کو بھی طے فرمانا شروع کیا۔ اور حضرت شیخ نجم الدین رحمۃ اللہ علیہ کے فیض خدمت و صحبت سے رجاء پسند زبانہ کے اولیائے میں سے تھے، آئینہ قلب کو نورانی بنانا شروع کیا، مولانا بہاؤ الدین کی شادی ہو جیکی تھی اور مولانا جلال الدین رومی رحمۃ اللہ علیہ کو شادی صاحبِ فضل و کمال بیٹا ان کے مبارک الصیب میں لکھا تھا۔

مولانا جلال الدین رومی علیہ الرحمۃ چھر بیخ الاول نعمت ہے ہجری کوپنج میں تولد ہو کر اپنے باوقار اور ذی عزت باب کی فتحت دستی کا باش ہوئے۔ خود مولانا بہاؤ الدین کو بھی اس ولادت باسعادت سے بڑی خوشی ہوتی اور آپ کے تمام مشفقین و احباب کو بھی۔

جلال الدین سمجحت اور پیار کے ساتھ اس عزت سے پرداش پاتے رہے جو ایسے مقبول امام اور ذی عزت بزرگوں کے بچوں کو حاصل ہوتی ہے۔ چونکہ ہر شخص کا میلان و رحجان ابتداء سے اکثر اسی قسم کی بالتوں کی طرف ہوتا ہے جن کو آئینہ کرنے کے لئے وہ بنایا گیا ہے اور پھر سر پستی اور سایہ بھی ایسے باب کا تھا کہ جس کے یہاں علم و عمل کے دریا بہتر تھے اور طاعت و حبادت خداوندی کے سوا کوئی کام بھی نہ تھا۔ لہذا مولانا رومی رحمۃ اللہ علیہ کو شروع ہی سے علم سے مناسبت اور عبادت خداوندی کی طرف رعابت تھی۔

## ترک وطن، سفر بیت اللہ، وابسی روم

اس نہانہ میں مولانا روم علیہ الرحمۃ کے والد حاجہ اپنے دینی کمال اور تقرب خداوندی کی وجہ سے مرجع خلائق ہو رہے تھے۔ حضرت شیخ نجم الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے اعلیٰ درجہ کے خلفاء میں شمار ہوتے تھے اور خواب میں حضرت رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تشریف لکھ سلطان العلام کا معزز خطاب دے کر عزت بخشی تھی۔ اوفی، اعلیٰ خواص، عوام سب آپ کی طرف رجوع کرتے تھے۔ بڑے بڑے اولیاء کرام آپ کی زیارت کو آتے اور اکابر علماء آپ کی صحبت و ملاقات کو غنیمت سمجھتے تھے۔ امراء و رؤسائے رجوع کا تلوپ چھنا ہی کیا ہے۔ آپ کا یہ جاہ و جلال اور قبولیت عامرہ دیکھ کر بعض بمعصر حسد کرنے لگے اور کچھ علمی اختلاف مخالفت کا بہا شن گیا اس لئے درپے آزار ہوئے اور بادشاہ کے شکایات پہنچا کر اس نگر میں رہنے لگے کہ کسی طرح مولانا بہاؤ الدین کو ذلت ہو۔

حضرت مولانا بھی بادشاہ کی طرف سے مطیئ نہ رہے اور چونکہ ایک نہایت تاجرہ کار اور در اندریش شخص تھے۔ انہوں نے اب بخی، میں رہنا ہی مصلحت نہ سمجھا اور اپنے بعض مخلصین و متعلقین کو سپراہ لے کر

سفر کا ارادہ کیا اور بغداد کو گزرتے ہوئے مکہ مغفرہ جانے اور حج ،  
بیت اللہ وزیارت روضہ منورہ سے مشروط ہونے کا قصد کر کے ڈلن  
چھپوڑ کر چل دیئے ۔ بعض خیر خواہ و معتقدین مانع بھی ہوئے مگر آپ  
نے سفر کو مصلحت سمجھا ۔

مولانا روم کی اس وقت عمر کھود می مختی آپ بھی اپنے بزرگ باب  
کے ساتھ شریک سفر ہو کر ڈلن سے چلے بغداد میں اس وقت شیخ  
الشافعی حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا دریافت  
فیض جو شش ماہ رہا تھا اور طالبان حقی کی جماعت خدمت میں پڑی  
ہوئی مختی ۔ ہر ادنی ہاں کو اس کے رشتہ کے موافق نفع پہنچتا ۔ اور  
کوئی آپ کے پاس سے خالی نہ جاتا تھا ۔ جب مولانا بہاؤ الدین رحمۃ  
اللہ تعالیٰ علیہ کا مختصر مجمع بغداد پہنچا تو بعض لوگوں نے ان کو نووارد  
سمجھ کر پوچھا کہ یہ کون لوگ ہیں ، کہاں سے آئے ہیں ، کس طرف جاتے  
ہیں ؟

مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے جواب دیا کہ ۔ من اللہ  
والی اللہ ولا حول ولا قوۃ الا باللہ ۔ یعنی خدا تعالیٰ کے یہاں  
سے کئے اور اسی کی طرف جاتے ہیں اور بدون خدا تعالیٰ کے کی اعانت کے  
نہ کہیں پھر سکتے ہیں اور نہ جاسکتے ہیں اور نہ کسی کام کی قوت ہے ۔

سوال دجواب کرنے والوں میں کوئی حضرت شیخ شہاب الدین  
 سہروردی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے مرید بھی نہ تھے انہوں نے جا کر یہ حال  
 حضرت شیخ کی خدمت میں عرض کیا۔ شیخ نے سنتے ہی فرمایا کہ اور کوئی،  
 نہیں یہ تو بہاؤ الدین بھی مسکوم ہوتے ہیں۔ یہ کہہ کر مرید دل کے مجمع  
 کر کر استقبال کے لئے تشریف ہے چہ جب سامنے پہنچے تو  
 حضرت شہاب الدین سواری سے نیچے اتر گئے اور مولانا بہاؤ الدین کے  
 ہاتھ پر بوسہ دیا اور فرمایا کہ خالقہ میں تشریف ہے چلے گرہ حضرت  
 مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے فرمایا کہ ہمارے لئے مدرسہ میں  
 قیام کرنا مناسب بیوں یوم ہوتا ہے لہذا مدرسہ مستنصریہ کی طرف بڑھے  
 اور حضرت شیخ بھی ہمراہ چلے، مدرسہ میں ہمینچ کر جب مولانے نے ہوزہ  
 آتارنا چاہا تو حضرت شیخ نے اپنے ہاتھ سے ہوزہ ہمینچ کر نکالا۔  
 دو تین روز مولانا بہاؤ الدین مع صاحبزادہ جلال الدین روی و دیگر  
 متولیین و میں حضرت شیخ کے مہمان رہتے اور مدرسے سے ہی میں قیام دہا  
 چو تھے روز حضرت شیخ سے رخصت ہو کر اصل مقصد یعنی مکہ معظمہ  
 کو راہی ہوئے۔ مکہ معظمہ کے قریب جب اس حد پہنچے جہاں سے  
 احرام حج باندھنا ضروری ہے، تو مولانا بہاؤ الدین اور متعلقین نے احرام  
 باندھا اور مولانا جلال الدین کو بھی ابتدائے عمر بھی میں اس متبرک احرام

کی عورت نصیب ہوئی۔ مکہ المحتشم میں ہنپخ کر کچھ عرصہ قیام کیا اور حج کے  
قا عدرے کے موافق تمام اركان واقعہ حج سب لوگوں کے ادا کئے  
اور طواف بیت اللہ و آماں نے مناسک حج وزیارت حرم محترم نبھی  
علیہ الصلوٰۃ والسلام سے واپس ہو کر لک روزم کی طرف تشریف لائے  
چار سال تک آذربیجان میں رہے جو ایک بڑا صوبہ ہے۔ پھر لازم  
میں قیام کیا میں حال عرصے تک قیام رہا اور اکثر لوگ آپ کے فیوض  
دبرکات اور کشف و کرامات کے معتقد ہو گئے رہتے۔

## قوئیہ میں آنا اور مولانا بہا الدین کی وفات

لارنڈہ میں رہتے ہوئے سات سال گزرے تھے کہ مولانا بہاء الدین  
علیہ الرحمۃ کے حالات ک سن کر سلطان علاؤ الدین سلجوقی نے قوئیہ میں  
تشریف لے آنے کی درخواست کی۔ مولانا بہا الدین بھی بعض وجہو  
سے لارنڈہ چھوڑنا چاہتے تھے لہذا سلطان کی فرائش پر آپ قوئیہ  
لگئے۔ مولانا جلال الدین بھی ہمراہ تشریف لائے جن کی عمر اس وقت

لئے ایک قتل یہ ہے کہ مولانا اور آپ کے والد صاحب نے ارادہ حج چھوٹ  
کر روزم کی طرف واپسی اختیار فرمائی تھی ۱۲

بیس سال کے قریب تھی۔ یہاں تک مخصوصاً ہی زمانہ گزرا تھا کہ مولانا پہاڑ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو اس دار فانی حضور نے اور عالم بقا کا سفر اختیار کرنے کا حکم آیا۔ اور مولانا جلال الدین کو کسی قدر صحتیں کرنے کے بعد آپ نے انتقال فرمایا۔ والد بزرگوار کے انتقال کے مولانا کو نہایت قلق اور رنج ہوا لیکن صبر کے سو اخبارہ ہی کیا تھا مولانا پہاڑ الدین کے تمام مریدوں اور دوستوں نے جمع ہو کر مولانا، جلال الدین کو والد کی جگہ قائم مقام اور سجادہ نشین کیا اور سب نے مولانا پہاڑ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی طرح آپ کا ادب و علم مخصوص رکھ کر مسر اطاعت ختم کیا اور عرض احوال و تحصیل فیض میں مولانے کے دینغ نہ کیا۔ گو مولانا جلال الدین کی عمر اس وقت کچھ زیادہ نہ تھی لیکن کمال علمی و عملی ان میں موجود تھا پوری طرح ان کے کمال کاظمیہ ہوا تھا۔ اب ان کے کلام ظاہر ہونے شروع ہوتے اور ہر طرف سے لوگ حلقة اطاعت و بیعت میں داخل ہونے لگے۔

## مولانا کی شادی اور اولاد

مولانے کے والد بزرگ جس وقت تک مخصوص سے واپس ہو کر چار سال آذربیجان میں رہنے کے بعد لارڈ میں جا کر مقیم ہوئے ہیں مولانا سن بن یوغ

کو پہنچ چکے تھے۔ لارڈہ کے قیام کی حالت میں ۱۸۷۳ء بھری میں جب کہ مولانا کی ہمراہ تارہ سال تھی مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ علیہ نے آپ کی شادی بھی کر دی اور دو صاحبزادے تو لدھوئے۔ بڑے صاحبو سلطان ولد ہیں جن کا نام دادا کے نام پر بہاؤ الدین رکھا گیا تھا۔ اور سلطان ولد القتب ہے۔

آپ اپنے دادا کی آرزو اور دعا کے موافق مولانا کی شادی سے نو ۹۶۴ء بھری میں تو لدھوئے۔ جبکہ مولانا وہم کی عمر اُس سال کی تھی۔ جوان ہونے کے بعد جو شخص ان کو مولانا کے سامنہ دیکھتا ہے سمجھتا کہ مولانا کے بھائی ہیں۔ یہ بھی اپنے زمانہ کے نہایت کاظمین میں سے گزرے ہیں۔ مولانا وہم نے ان کی بعض مواقع پر بہت تعریف فرمائی ہے۔ ایک روز پیار میں فرماتے تھے کہ اب بہاؤ الدین ہندی دنیا میں آنے کی بڑی غرض یہ تھی کہ مہماں اظہور ہو۔ اپنے مدرسہ کی دیوار پر مولانے کو دیا تھا کہ۔

و بہاؤ الدین مانیک بخت است خوش آمد ذخوش می سعد  
مولانا ان سے بہت ہی الفت رکھتے اور فرمایا کرتے تھے کہ۔ آفت  
أشبہ النَّاسِ بِيُخْلُقَاتِ خُلُقَاتِ۔ یعنی صفت و سیرت میں سب  
سے زیادہ بھج سے تم مشابہ ہو۔

بہباد الدین نے علاوہ اپنے والد مولانا و میر کے فیض صحبت حاصل کرنے کے  
ستیہ بہان الدین محقق تر خدی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اور مولانا صلاح الدین  
قوینوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی جو سلطان ولد کے خسر بھی تھے، بڑی خوشیں  
کر کے کمال حاصل کیے ہے۔

مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی وفات کے بعد مولانا حسّام  
المیں نے بہت اصرار سے چاہا کہ صاحبزادہ بہباد الدین کو مولانا کا خلیفہ بننا  
کر خدمت میں رہیں، لیکن سلطان ولد نے ہرگز نہ ماننا بلکہ مولانا حسّام  
المیں کو قائم مقام اور خلیفہ مان کر دس برس سے زیادہ ان کی خدمت میں رہ  
کر کیا تھا باطن میں ترقی کرتے رہتے۔ اپنے والد کے پیر و مرشد حضرت  
مشیح الدین تبرزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی صحبت و خدمت سے بھی بہرہ  
وائی حاصل کیا ہے۔

ایک دفعہ دشمن سے مولانا مشیح الدین تبرزی کے بالا نکلئے اپنیں  
کو بھیجا تھا مان کو روپ سے بھیجا اور کچھ روپ پر سامنہ کر دیا کہ دشمن میں پنج  
کر فال مسافر لئے ہوں گے، دیکھنا ہرگز بداختقادی کو دل میں نہ آنے  
وینا کیونکہ مولانا اسے ایک سے صلحت سے اپنی حالت کو چھپا رکھا ہے۔  
سلطان ولد باپ کے ارشاد کے محافوٰ چند ہمارے میوں کے سامنہ روانہ ہوئے

اور دمشق میں اسی نشان پر پہنچے، دیکھتے ہیں کہ حضرت شمس الدین رضا کے  
سلماً تھا کھیل رہے ہیں بہباؤ الدین نے منع اپنے ہمراہ ہمیوں کے نہایت  
ادب و تعظیم سے ملاقات کی اور سر نیاز مولانا کے سلے منع ختم کی۔ لڑاکوjo  
مولانا کے کمال سے ناواقف تھا بہت منتعجب ہوا۔ اور حضرت شمس الدین  
کا حال سلسلہ ہونے کے بعد نہایت شرمندہ ہو کر اپنی سابقہ گستاخوں  
کی معافی کا طالب ہوا اور سلطان ہو گیا، ہچاہتا متحاکہ جو کچھ مال و متاع  
رکھتا ہے سب لئے مگر حضرت شمس تبریزی نے منع فرمایا اور اپنا  
خیلی فربن کر فرنگستان کو خفت کر دیا کہ جاؤ دیاں لوگوں کو ہدایت کرو  
اور طالبان حق کو راہ بدلاؤ تم اسی عکس کے قطب ہو۔

سلطان ولد نے مولانا رومی کی فرمائش کے بموجب حضرت شمس تبریزی  
کے پاپوش میں وہ روپیہ جو ساتھ لائے تھے ڈال دیا اور پاپوش مبارک  
کو روم کی طرف پیدھا کر کے رکھ دیا رجوروم میں تشریف لے چلنے  
کی درخواست کا اشارہ کھانا، اور زبانی بھی عرض کیا کہ روم کے تمام مخلص  
و معتقد لوگ اور خود مولانا جلال الدین ازحد تشریف آوری کے منتظر اور نوحان  
منبک کے مشتاق ہیں۔ حضرت نے قبول فرمائکہ ارادہ سفر فرمایا،  
سلطان ولد گھورا ہمراہ لائے تھے اس پر زین لگا کر خدمت میں نے  
لگئے اور حضرت کو سوار کر دیا اور خود پیادہ ہمراہ کاب ہوئے مخدودی دوچلپ

کہ حضرت شمس الدین علیہ الرحمۃ نے فرمایا کہ بہاؤ الدین تم بھی سوار ہو جاؤ  
 عرض کیا کہ کہاں مناسب ہے کہ بادشاہ اور غلام دونوں برابر سوار ہوں  
 دمشق سے قوئیہ تک برابر پیادہ آئے اور حضرت شمس الدین تبرزی کی،  
 تمام راستہ نہایت خلوص سے خدمت کرتے رہے حضرت ان کی،  
 خدمت سے نہایت ہی مسرور ہوتے تھے۔ اور قوئیہ میں پہنچ کے بعد  
 جب مولانا جلال الدین سے ملاقات ہوئی تو سلطان ولد کی ہربات  
 کو بیان کر کے تعریف فرماتے جاتے تھے اور خوشی ظاہر فرماتے تھے  
 مولانا روم اپنے صاحبزادہ کی سعادتمندی اور مرشد کی خدمت و رضا  
 جوئی سے نہایت مسرور ہوتے اور بیٹے کو دعائیں دیں اور پہنچ سے بھی  
 زیادہ نظر عنایت و شفقت رکھنے لگے۔ حضرت شمس تبرزی کی فرماتے  
 تھے کہ ہمارے پاس دو چیزوں میں تسری دوسری اسرار الہی، تسری کو مولانا  
 جلال الدین کے لئے فدا کرتے ہیں اور دوسری کو بہاؤ الدین کو دیتے ہیں  
 ہیں۔ اگر بہاؤ الدین کو عمر نوح رعلی بنینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام، بھی  
 ملتی اور راہ خداوندی میں مجاہدہ و ریاضت کرتے تو وہ کمال حاصل نہ  
 ہوتا جو روم سے قوئیہ تک میرے ہمراہ رہ کر حاصل ہوا۔

سلطان ولد کہتے ہیں کہ والد صاحب نے ایک دفعہ مجھ کو نصیحت  
 فرمائی اور فرمایا کہ بہاؤ الدین اگر ہمیشہ بہشت و راحت میں رہنا چاہتا ہے ہو

تو سب کی خیر خواہی دوستی اختیار کر و کسی سے کینہ نہ رکھو ۔  
 بیشی طلبی زیست کسی میں میاں چوڑیم دوم باش چوں نیش میاں  
 خواہی کہ زیست کسی گز ندے نرسد بگو و بدآموز و بدالدش میاں  
 یہی اخلاق تھے جن کو اختیار کرنے سے پیغمبر ان خداوندی کی دنیا  
 تابع ہو جاتی تھی اور تمام لوگ ان کے بنہ احسان بن کر ان کی طرف پھنس  
 آتے تھے بسلطان ولد اپنے والد صاحب کے کلام کو منہایت خوبی اور  
 حمدگی سے پڑھتے اور لوگوں کو سمجھاتے تھے۔ ملتوں یہی شغل رہا۔ خود،  
 ان کی تصنیف سے بھی علیم نبأ کی کتاب "حلیۃ الحقيقة" کے طرز  
 پر ایک ثنوی ہے جس میں بہت سے اسرار و نکات تصور کے بیان  
 کئے ہیں ۔

مولانا جلال الدین نسان کے بالغ ہو جانے پر ان کی شادی اپنے  
 خاص خلیفہ شیخ صلاح الدین قونیوی کی بیٹی سے کی تھی جس سے اولاد بھی  
 ہوتی۔ ۱۴۱۷ھ بھری میں دسویں رجب الرجب کو شنبہ کی شب میں،  
 نواسی برس کی عمر میں انتقال فرمایا، خدا تعالیٰ کی رحمت فرمادے خود بھی  
 صاحب کمال اور حضرات اہل کمال کی اولاد تھے۔ وفات سے پہلے یہ  
 شعر پڑھتے تھے ۔ ۔

اشب شب آن سمت کی یہم شاؤ دیاں از خودتی خود آنادی

مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے دامنے بیٹے علاء الدین نے  
جو مولانا بہاء الدین سے چھوٹے تھے انہوں نے جوان ہو کر باپ کے پیر  
درشد مولانا شمس تبریز کو اپنے ہاتھ سے شہید کرنے کا ایسا بدن  
دانع اپنے اور پلگایا کہ سب برائی سے یاد کرتے ہیں۔ مولانا شمس الدین،  
رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے قتل کے بعد ہمیں سے ان کو ایسا مرعن لگا کہ جانب  
نہ ہو سکے اور تھوڑے ہی دنوں کے بعد ۱۲۵۷ھ محرم میں دنیا سے ،  
روحانیت ہوئے۔ گناہ تو بہت بڑا کیا ہے مگر کیا عجیب ہے کہ مولانا  
شمس تبریز دیگر ہدایت ان کا قصور معاف فرما دیں اور خدا تعالیٰ  
مغفرت فرمائے۔

### مولانا روم کی ظاہری و باطنی تعلیم و تربیت اور اس کی قسم کے علم حالت

اگرچہ حقیقی اور راقعی طور پر مولانا جلال الدین علیہ الرحمۃ کو کسی تقییم و  
تربیت کی ضرورت نہ تھی خدا تعالیٰ نے ان کو اپنے خزانہ عینبے  
علوم عطا فرما کر کامل بنایا تھا۔

ہر کہ دا باشد مری مخدود اللہ  
گوکہ تربیت ز غیر حق محمد اہ

لیکن ظاہری طور پر بھی ان کو اپنے والد حضرت مولانا بہاء الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ کے سایہ فیض اور شفقت پدری سے زیادہ اچھا مردی کوں مل سکتا تھا۔ لیکن کوچھ وہ کس فر اختیار کرنے اور بالآخر قونیہ میں آئنے تک آپ کے والد مولانا بہاء الدین زخم رہے ایسے ان کی حیات تک ان کا فیض صحبت اور سایہ شفقت مولانا کی تربیت کرتا رہا۔ ممکنہ مغفرہ جاتے ہوئے حضرت مولانا رومی جس وقت اپنے والد کے ہمراہ نیشاپور میں پہنچے ہیں تو حضرت شیخ فرمید الدین عطاء رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی مجلس میں بھی تشریف لے گئے۔ حضرت عطاء نے صغر سنی میں مولانا رومی کی حالت دیکھ کر اور کچھ اپنے کمال باطنی سے دریافت کر لیا کہ یہ رط کا ایک زمانہ میں مقتدائے وقت اور منظر انوار خداوندی ہو گا۔ اپنی کتاب "اسرار نامہ" مولانا کو نہایت محبت سے دے کر خصت فرمایا۔ مولانا اس کتاب کو پیشہ اپنے سامنہ کھڑے تھے اور شیخ عطاء رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی تعریف فرمایا کرتے تھے۔ والد ماجد کی وفات کے بعد نو برس تک حضرت سید بہان الدین محقق ترمذی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ، کے انوار و برکات سے مولانا اپنے باطن کو نورانی و منور فرمائ کر کمال حاصل کرتے رہے۔

سید بربان الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ مولانا بہاؒ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے اول درجے کے خلفاً اور شاگردوں میں سے ہیں وطن اپ کا ترجمہ ہے جس روز مولانا بہاؒ الدین کی قونیہ میں وفات ہوئی، انہوں نے اپنے مریدوں کے مجمع سے ترجمہ میں بیٹھے ہوئے فرمایا کہ: انا اللہ و انا الیہ راجعون۔ آج ہمارے استاذ الرعیٰ مولانا رومی کے والد مولانا بہاؒ الدین، دنیا سے رخصت ہوئے۔ پھر چند روز کے بعد ترجمہ سے قونیہ پہنچے تاکہ اپنے مرشدزادہ مولانا جلال الدین رومی کی تعلیم و تربیت کریں۔ چنانچہ یہاں پہنچ کر مولانا کی تعلیم باطنی کی ترقی میں عی ہوئے۔ اور آپ کی خدمت بابرکت میں مولانا رومی نے ذوبہس تحصیل کیا کرنے ریاضت اور جہادِ نفس کی داد دی۔ اس کے بعد حضرت شمس الدین تبریزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی صحبت کا زمانہ آیا جو مولانا جلال الدین علیہ الرحمۃ کے خاص طور سے مرشد و ہادی سمجھے جلتے ہیں اور مولانا اپنے آپ کو اور اپنی مشنوی کو سر اسرائیل شعراً شمس تبریزی سمجھتے ہیں۔ اور جن کی نسبت یہ شعر نہایت مشبور ہے ۔ ۔ ۔

مولوی اذ خود نہ شد مولانے روم  
تاغلام کشم تبریزی نہ شد

مولانا شمس الدین، تبرزی کے رہنے والے اور شیخ ابو بکر سلکہ بانی تبرزی میں رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے خلفاءؓ میں سے ہیں۔ مولانا جلال الدین نے اپنے کلام میں ان الفاظ سے حضرت شمس تبرزیؓ کی تعریف فرمائی ہے۔

الا عَزُّ الدَّاعِيِ الْخَيْرُ خَلاهُتَ الْأَرْوَاحِ سِرِ  
الْمُشْكُوَّةِ وَالْزَّجَاجَةِ وَالْمُصَبَّاحِ شَسِسِ  
الْحَقِّ وَالْدِينِ نُورُ اللَّهِ فِي الْأَدْلِينِ وَالْأَمْرِينِ۔

مولانا شمس الدین اپنے صفحہ سنی کا حال فرماتے ہیں کہ اسی عمر میں عشق سیرت محمدی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مجھ پر اس قدر غالب مھما کہ چالیس چالیس روز بے آب و دانہ گزر جاتے کبھی خواہشی ہی نہ ہوتی۔ اگر میرے غریز دینا بھی چاہتے تو میں سر کے اشارہ، اور ہاتھوں سے منع کر دیتا مھما۔ آپ اپنے آخر زمانہ میں اکثر سفر و سیاحت میں رہتے اور سیاہ کمل کا لباس رکھتے۔ جس شہر میں پہنچتے ہیں ان سر لئے

لئے بعض لوگوں کا قول ہے کہ آپ بابا کمال خجندی کے مرید ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ کشیخ رکن الدین سنیاسی کے مرید اور شیخ احمد الدین کرانی کے پریھاٹی ہیں غالباً شیخ ابو بکر سلکہ بان کے مرید ہوں گے اور عقیدت و حصول فیض، (باتی لگائے صفحہ پر)

میں قیام فرماتے۔ بغداد میں آپ کی ملاقات عب شیخ احمد الدین کلانی سے ہوئی تو پوچھا کہ کیا کرتے ہو؟ شیخ نے جواب دیا کہ پانی میں سوچ کو دیکھتا ہوں (لیعنی وجود نور مطلق کو قیود ابتداء عدم ظلمت میں پاتا ہوں) حضرت شمس تبریزی نے جواب دیا کہ اگر آپ کی پشت پر دنبل نہیں تو بیٹ کہ آفتاب کو آسمان ہی پر دیکھ لجھئے۔ حضرت شیخ مولانا شمس الدین کا یہ جواب سن کر مولانا کے کمال کے قائل ہو گئے۔

چونکہ مولانا رومی کی ملاقات اور صحبتیں مولانا شمس الدین کے ساتھ مقدمہ ہو چکی تھیں لہذا مولانا اپنے اسی سیر و سیاحت میں قوشیہ پہنچے، اور حلوا یوں کے محلہ میں فروش ہوتے ہوں مولانا جلال الدین رومی اگرچہ علم ظاہری و باطنی میں کامل تھے لیکن اس زمانہ میں زیادہ توجہ تعلیم و تعلم اور درس و تدریس کی طرف تھی۔ بڑے بڑے ذہین اور فاضل لوگ آپ کی گردی کو فخر سمجھتے تھے۔ آپ بہت سے علماء و طلباء کو ہمراہ

و بقیہ حکیمیہ گذشتہ صفحہ ) دوسرے حصوں سے بھی ہو گا ۱۷۔  
لہ لیعنی صاحب عزت خیر کی طرف بلانے والی اردا رح کے خلاصہ نور مطلق کے بھید حق دین کے آفتاب، اولین و آخرین میں خدا تعالیٰ کے نور ۱۸ صفحہ

لئے ہوئے حلوائیوں کے محلہ میں سے گزرے ہوئے جاتے تھے مولانا  
شمس الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے حلوائی کی دوکان سے باہر تشریف لا کر  
مولانا رومی کے گھوڑے کی باگ پکڑ کر روک دیا اور پوچھا کر یا مولانا یا امام  
مسلمین یہ تو فرمائیئے کہ بازیزید بسطامی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا مرتبہ زیادہ  
ہے یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ؟

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اس سوال کی ہدایت سے گیا ساتوں آسمان  
ٹوٹ چھوٹ اور زمین پر گرد پڑے اور میرے دل سے آگ نکل کر دماغ تک  
پہنچی اور اس کا سایہ گرشن تک پہنچتا ہوا معلوم ہوا جب مجھ کو  
کسی قدر سکون ہوا توجہ دیا کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
علیہ وسلم تمام عالم سے افضل ہیں اپ کے مقابلہ میں بازیزید کا درجہ  
کیا ہو سکتا ہے ۔

مولانا شمس الدین نے فرمایا کہ پھر انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
وسلم نے یہ کیوں فرمایا کہ ما عز فنا ک حق معرفت ک . یعنی  
اے خدا جیسا تجھ کو پہچانا چاہئے ہم نہیں پہچان سکے ॥ حالانکہ  
بازیزید فرماتے کہ سبحانی ما اعظمو شانی انا سلطان  
السلطین ॥ یعنی میں پاک ہوں میری شان بڑی ہے میں سلطان  
السلطین ہوں ۔ رحاشیہ لگے صفحہ پر ملاحظہ فرمائیئے )

مولانا جلال الدین نے جواب دیا کہ بایزید کی پیاس کم تھی جو کہ ایک ہی جرم پر کراپنے سے رب ہونے کا اعلان کر دیا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایک مہا یت غنیم پیاس لگی ہوئی تھی اس واسطے دریا کے دریا نو ش کرنے کے پھر بھی کم نہ ہوئی اور پیاس پیاس پکارتے رہتے۔

مولانا شمس الدین یہ جواب سن کر بہت خوش ہوتے اور نعمہ مار کر زین پر گرنے کے مولانا روم یہ حال دیکھ کر سواری سے اترے اور شگرود سے کہا کہ ان کو اٹھا کر مدرسہ میں لے چلو۔ مدرسہ میں پہنچ کر مولانا نے، حضرت شمس الدین کا صراحتی زانو پر کھا۔ جب حضرت کو ذرا افاقت ہوا تو مولانے کہا کہ اٹھئے، تب حضرت شمس الدین نے سراہٹھا یا، اسوق مولانا شمس الدین تشریف لے گئے اس کے بعد پھر مولانا رومی کی مجلس میں تشریف لائے۔ مولانا رومی حوض کے کنارے پر بیٹھے ہوئے تھے چند کتابیں سامنے رکھی ہوئی تھیں۔

حضرت شمس تبریز نے پوچھا کہ یہ کیا کتا ہیں؟ مولانا نے جواب

لے حضرت بایزید بسطامی نے یہ کلمات محویت اور فنا فی النات کی حالت میں فرمائے ہیں ۱۲ ۶

دیا کہ یہ قیل و قال کا سامان ہے اس سے آپ کو کیا داشتے۔ حضرت شمس تبرزی نے یہ سن کر سب کتاب میں امضا کر حوض میں ڈال دیں۔ مولانا رومی نے نہایت افسوس سے فرمایا کہ آپ نے غضب کر دیا یہی نیا۔ کتاب میں ڈال دیں۔ اب یہی کتابوں کا ملنا دشوار ہے۔ مولانا شمس الدین نے حوض میں ہاتھ ڈال کر ایک ایک کتاب نکال دی کسی میں بھی نہ پائی لگا۔ اتنا ہر حرف خراب ہوتے تھے۔ مولانا رومی نے تعجب سے فرمایا کہ حضرت یہ کیا بھیجید ہے؟ حضرت شمس الدین نے جواب دیا عزیز میر حق و حال ہے آپ کو اس سے کیا علاقہ۔

جب یہ واقعہ اور پہلا حال حضرت شمس تبرزی کے وجہ و حال کا معلوم رومی دیکھ چکے تب مولانا کو نہایت عقیدت و کمال خلوص حاصل ہوا اور پھر یا ہم دونوں حضرت شیر و شکر اور بالکل دست تابہ رہنے لگے۔ لیکن مولانا رومی غایت ادب و تعظیم حضرت شمس الدین کا ملحوظ رکھتے، اور نیوض و برکات مثل مرید ان خالص حاصل فرماتے۔ چونکہ مولانا رومی ملپٹے وقت کے بڑے شیخ سمجھے جلتے تھے اور ہزاروں آدمی آپ کے حلقة بیعت میں داخل تھے لہذا آپ کی حالت کا یہ تغیر نہایت تعجب سے دیکھا گیا مگر مولانے اس کی کچھ پرواہ نہ کی اور تحریل مقصود پر نظر رکھی۔ مولانا جلال الدین رومی اور حضرت شمس الدین تبرزی مراقبہ اور ذکر

و فکر کے لئے ایک خلوت خاص میں رہنے لگے اور صوم و صالح رکھ لیا  
تین ہیینے تک باہر نہ آئے یہ کس کی محابی کر ان دونوں حضرات  
کی خلوت میں جا کر خلیلِ دالتا یا باہر آنے کا تھا ضناک تبا۔

اس کے بعد مولانا رومی عرصہ دراز تک مولانا شمس الدین کی  
خدمت و صحبت کی برکت سے تقربہ الی اللہ کے اعلیٰ مدارج پر فرماتے  
رہے۔ حضرت شمس الدین نے مولانا رومی کو طرح طرح سے آزمایا اور بار  
بار استیان لیا مگر ہمیشہ ان کو کامل العقیدت اور مخلص تام و مرد کا مل بایا۔  
مولانا شمس الدین کی تشریف آوری کے بعد اپنی تمام توجہ مولانا  
رومی نے آپ کی خدمت کی طرف مائل کر دی محتی اور اپنے مریدوں کو،  
فیض رسانی و ارشاد کا شغل چھوڑ دیا تھا اس سے اکثر ظاہرین مرید  
بہت بہم ہوتے اور وہ بحوض درجوع معتقدان کا کم ہو گیا۔ چونکہ  
مولانا شمس الدین کی تشریف آوری اس کا باخت سمجھی جاتی محتی لہذا  
بعض نا فہم لوگ مولانا شمس الدین سے عدالت قلبی رکھنے لگے۔ اور  
چاہتے تھے کہ کسی طرح حضرت بہا نہ رہیں تو مولانا رومی کی وہ توجہ اور

لہ چند روز اس طرح روزہ رکھنے کو کہ رات کو بھی افطار نہ کریں صوم

و صلی بکتے ہیں ۱۳ ۷

عنایت بجال مرید ان جو پہلے مکھی پھر قائم ہو جاتے۔ اور مجموع درجہ ع  
خلائق بکسر تواریخ سابق ہو جاتے۔ ان ہی نافہم لوگوں میں مولانا رومی کے  
فرزند ناخلف علام الدین مجھی ملتے۔

جب کوئی صورت حضرت شمس الدینؒ کے تشریف لے جانے اور  
مولانا کی علیحدگی کی نہیں توان لوگوں نے باہمی مشورہ سے حضرت  
شمس الدینؒ کو قتل کرنا چاہا۔ آپ کی قسمت میں شہادت کی عربت نکھی  
متحی اس لئے ان لوگوں کی تدبیر کارکر ہو گئی۔ ایک دفعہ شب کو مولانا  
جلال الدین رومی اور حضرت شمس الدینؒ خلوت میں بیٹھے تھے ایک شخص  
نے باہر سے حضرت کو اشارہ کیا کہ یہاں تشریف لائیے۔ حضرت نے  
مولانا جلال الدینؒ سے کہا کہ مجھ کو قتل کرنے والے میں چونکہ ملت  
قیام سر نے دنیا تمام ہو چکی ہے لہذا جانا ضرور ہے۔ مولانا رومیؒ<sup>۱</sup>  
نے بڑی دیر کے بعد حضرت سے فرمایا کہ **أَلَّهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ**  
**فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ** ۔ یعنی پیدا کرنا اور ما زنا سب امور  
خدا تعالیٰ اختیار میں ہیں، پاک ہے خدا نے رب العالمین کو ॥

عرض حضرت شمس الدینؒ باہر تشریف لائے یہاں سات شخص  
سلح آپ کے قتل کرنے کے لئے کھڑے تھے مولانا رومی کے فرزند ناہل  
مجھی انہیں میں تھے ان لوگوں نے حضرت کے اور ایک بہت بڑے

چاقو سے حملہ کر کے زخم لگایا۔ حضرت نے ایسا نفرہ مارا کہ سب بیرون ہو گئے پڑے تھوڑی دیر کے بعد ہوش آیا تو کیا دیکھتے ہیں کہ صرف خلن کے نشان باقی ہیں حضرت کے جسم مبارک کا وہاں پتہ بھی نہیں ہے۔

یہ آپ کی شہادت کا واقعہ اور حادثہ ۱۴۵۷ھ بھری میں پیش آیا۔ حضرت مولانا جلال الدین رومی کو اس سے ایک نہایت سخت صدمہ پہنچا اور آپ اپنے کامل مرشد کے غم میں نہایت بے قرار ہے۔ جن لوگوں نے حضرت کو شہید کیا تھا ان پر طرح طرح کی مصیبتوں پڑی اور سب ہی غارت ہو گئے۔ مولانا رومی کے بیٹے علاؤ الدین بھی انہیں ایام میں متسلسل مرض ہو گئے اور پھر صحت نہ ہوئی اور اسی میں ہی انتقال ہو گیا۔

مولانا رومی ہمیشہ اپنے مرشد کامل کو یاد کرتے رہے اور بالکل،

لہ یہ ایک قول ہے بعض کہتے ہیں کہ ان قاتلانِ نا بلکار نے آپ کے جسم مبارک کو کسی کنوں میں ڈال دیا تھا اس کے بعد حضرت مولانا کو خواب میں معلوم ہوا تو آپ نے لپٹے خاص لوگوں کے ہمراہ وہاں سے نکال کر اپنے عذر میں دفن کیا۔ بعض کہتے ہیں کہ جس چکر مولانا رومی کے صاحبزادے سلطان ولد کا مزار ہے وہیں آپ کا مزار مبارک ہے ۱۲

انہیں کے ذمک میں منگئے ہوئے کے ہیں اپنے تمام النوار و برکات کو  
انہیں کی طرف خسوب کرتے ہیں۔ اپنے کلام میں جا بجا انہیں کا ذکر  
فرماتے ہیں۔ اور یکیے یاد نہ کریں دنیا میں جس سے ذرا سما مجھی فائدہ،  
پہنچتا ہے آدمی کو اسی سے اتنی ہو جاتا ہے۔ مولانا کو تو قریب خداوندی  
کے درجاتِ اعلیٰ اور علمِ خداوندی کے فیوض و اسرار ان کی برکت سے  
حاصل ہوتے ہیں۔ خدا تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
 وسلم کے بعد اگر کسی کی محبت کا درجہ ہے تو مرشد کامل ہی کی محبت  
 ہے۔ اپنے شیخ و مرشد کی وفات کے بعد عرصہ تک مولانا نے  
 کسی طرف بالکل توجہ نہیں کی مگر بالآخر ارشاد و معتقدان و طالبان کا  
 سلسلہ آپ سے جاری ہوا اور آخر حیات تک یہی شغل اور کام ہا  
 اور مولانا صلاح الدین کی صحبت سے مسرور و مخطوط ہو کر نظرِ عنایت  
 ان پر سندھل رہی اور ان کے بعد مولانا حسام الدین سے آجاد و محبت  
 ہو کر ان پر شفقت خاص رہی۔ تعلیمِ علوم ظاہری کی طرف جو توجہ ابتداء  
 میں سختی وہ آخر میں نہیں رہی سختی بالکل اور سراسر مقصود فیوض یہی  
 ہی تھے۔

مولانا فرماتے تھے کہ مجھ کو یہ جسم نہ سمجھنا جو صرف دیکھنے والوں کا  
 منظورِ نظر ہو بلکہ میں وہ ذوق و شوق ہوں جو مریدوں کے قلب میں

جو شہش ملتا ہے ۔

ایک روز حالتِ شوق میں فرماتے تھے کہ رباب میں سے ہم کو بہشت کے دروازے کی آواز آتی ہے اس لئے مدھوش ہو جلتے ہیں۔ کسی شخص نے بطور اعتراف کے کہا کہ جناب ہم بھی تو وہی آواز آواز سنتے ہیں پھر کیوں مست نہیں ہو جلتے؟ مولانا نے ہنس کر فرمایا کہ تم لوگ جبکس آواز کو سنتے ہو وہ بہشت کا دروازہ بند ہوئے کی آواز ہے اور ہم کھلنے کی آواز سنتے ہیں۔

ایک مرتبہ مولانا حسام الدینؒ نے عرض کیا کہ یا حضرت حبیب، آپ کے معتقدین و مخلصین نہایت ذوق و شوق سے آپ کی قنونی پڑھتے ہیں تو حاضرین اس کے انوار و رکاوات میں مستغرق و مست ہو جلتے ہیں۔ اس وقت مجھ کو لظر آتی ہے کہ فرشتگان و مخالفان غیب ہاتھوں میں تلواریں لے کر کھڑے ہوتے ہیں جو لوگ خلوص و اعتقاد سے نہیں سستے اور شک و انکار کو داخل دیتے ہیں رقبیان غیب ان کے دین ایمان کے درخت کی جڑ اور شاخیں سب کاٹ ڈال لتے ہیں اور اس کو کھینچ کر ہم میں پہنچا دیتے ہیں۔

مولانا نے فرمایا کہ تم نے نہایت درست و صصح دیکھانی احقيقیت سمجھی بات ہے ۔

دشمن ایں حرف ایں دم درنظر شد مسئلہ سرگوں اندر سفر  
اے حرم الدین تودیدی جمال و حق نمودت پا کرخ افعال و

## علم و فضل اور آپ کا کلام نصائح

مولانا کے علم و فضل اور اعلیٰ تحقیق کا سب سے بڑا شاہراہ اور سب سے روزانہ دلیل ثنوی ہے جس سے مولانا کی وہ دققت اور دستگاہ ظاہر ہوتی ہے جو ان کو علم التفسیر و حدیث، عقائد و لقصوف اور دیگر تمام علوم میں حاصل ہے۔ آیات قرآنی کی شرح جس نبوی سے کرتے ہیں وہ انہیں کا حصہ ہے۔ رموز و نکات کلام باری تعالیٰ کے حل و بیان میں جو نیا اور لطیف طرز مولانا ہے وہ کسی کو حاصل نہیں۔ ارشادات نبوی علیہ الصلوٰۃ والسلام کا محمل اور غشا جیسے وہ سمجھاتے ہیں دوسرے کا کام نہیں۔ عقائد و تعرف کے باریک و دیق مسائل کو بیان کر کے واضح صاف مثالوں سے ذہنِ شیعین کرنے میں جو کمال آپ نے کیا ہے وہ دوسرا نہیں کر سکتا۔

ضروری اور مفید نصائح جن کو جو امنع الکلام کہنا بے جا نہ ہو گا معمولی حکایات کے ضمن میں جس طرح مولانا دل میں بھٹکا دیتے ہیں الیسا کون

کر سکتا ہے۔ عام نصائح جس کثرت کے سامنہ ٹھنڈی میں موجود ہیں شاید ہی کسی کتاب میں ہوں۔ اور خاص صوفیانہ امثال و نصائح کا تو ٹھنڈی کو خزانہ سمجھتے کبھی عالم اختر کا وہ نقشہ پیچھے ہیں کہ گویا آنکھوں سے دکھلا دیا۔ اور دنیا جو صوفیا کی نظر میں کچھ ہے، ہی نہیں اس کی بے شباتی دکھلانے پر آتے ہیں تو اتنا بڑا کار خانہ عالم دیکھتے والے کی نظر میں کالعمر ہو جاتا ہے۔ مولانا کی کتاب کی اسی تہجیت اور حسن نے سب کی زبان سے یہ کہلوادیا ہے۔ ۲

### مشنوی مولوی مشنوی

#### ہست قرآن در زبان پہلوی

مولانا کی مشنوی کا اعلیٰ رتبہ اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بعض حضرات نے اس کو صحیح بخاری شریف سے تشبیہ دے کر فرمایا ہے کہ گو فن دو ہیں اور غرض و طرزِ علیحدہ ہے مگر جامع الفتنوں ہوئے میں جو پایہ امام بخاری کی کتاب کا ہے جامعیت علوم مختلفہ کے اعتبار سے وہی بات مشنوی کو حاصل ہے۔ مشنوی میں ایسے بھی بعض سچیدہ، مصنایں ہیں جو بظاہر قواعد شرع کے خلاف نظر آتے ہیں لیکن علماء ان کے مطالب کو نہایت خوبی سے حل کر کے بتلا دیا ہے کہ مولانا کا ایک حرف بھی قانون شرع اور عقائد اسلامیہ کے خلاف نہیں۔

یہ سب ہماری نظر کا قصور ہے کہ خلاف الفہر آتا ہے۔ البته بعض حضرت  
نے مولانا کے مصنایف کو ظاہر شرع کے خلاف ہی ثابت رکھ کر کہ  
ہے کہ یہ دوسری بات ہے اسے علمائے ظاہر کیا جائیں۔ لیکن یہ ان  
کی غلطی ہے کہ جس کتب کو تہست قرآن در زبان پسلوی ”کا خطاب  
مل گیا ہو وہ کوئی مضمون خلاف شرع اپنے اندر رکھتی ہو۔ جیسا کہ  
مولانا کے کلام سے معلوم ہوتا ہے۔ یہ کتاب حضرت شمس تبریز علیہ  
الرحمۃ کا فیض ہے اور لکھی گئی ہے حضرت حسام الدین علیہ الرحمۃ کی آزاد و  
اور استغفار سے مولانا نے جا بجا حضرت شمس تبریز رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ  
کا ذکر اور ان کی طرف اشارہ کر کے ہی ثابت کیا ہے کہ یہ سب  
مصنایف و معانی و تفیقہ حضرت ہی کے فیوض باطنی کا اثر ہے۔

مشہور ہے کہ جس زمانہ میں حضرت شمس تبریزؒ بابکال خجندی  
رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی خدمت میں رہتے تھے انہیں ایام میں اپنے  
رشد شیخ بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے فرمان سے مولانا فخر  
الدین عراقی علیہ الرحمۃ محبی حضرت بابکال رحمۃ اللہ کی خدمت میں موجود  
تھے۔ حضرت شمس الدین اور مولانا فخر الدین دونوں مجاہدے اور مربی  
اور ریاضتیں کرتے تھے شیخ فخر الدینؒ کو جو کچھ واردات غیری اور فتوح و  
فیوض من جانب اللہ حاصل ہوتے وہ ان کو نہایت محمدہ مصنایف

اور انہم دشتر کے پیرا یہ میں لاکر بابا کمال علیہ الرحمۃ کو پیشی کر دیتے ہیں سے  
بابا صاحب نہایت مسرو ہوتے لیکن حضرت شمس الدینؒ اپنے داردا  
و کشف وغیرہ کو ظاہر نہ کر سکتے تھے عالم سکوت میں رہتے۔

ایک رات حضرت بابا کمال حجۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے پوچھا کہ بیٹا  
شمس الدین کیا تم کو اس قسم کے امور پیش نہیں آتے اور فیوض حاصل  
نہیں ہوتے جیسے عزیز فخر الدین کو حاصل ہوتے ہیں؟

حضرت شمس الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے عرض کیا کہ حضرت آپ  
کے الفکر قدر سیہ اور صحبت سراپا برکت کے طفیل سے ایسے امور برکہ  
اور کشف و فیوض صادقة توبتہ کو مولانا فخر الدینؒ سے مجھی زیادہ  
حاصل ہوتے رہتے ہیں لیکن وہ بعبارت ششہ واس سو بیانیہ  
اس کو حضور والا میں ظاہر کر سکتے ہیں اور بندہ اس سے قادر ہے۔

حضرت بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے دعا رئے کر فرمایا کہ  
خدا تعالیٰ کو کوئی رئیق و مصائب الیسا عطا فرمادے کہ فیضان  
و علوم خداوندی کے پختے اس کے فل سے جاری ہو کر بصورت کلام  
زبان سے سرزد ہوں اور اولین و آخرین کے اسرار معرفت اور  
حقائق ثبوت و ولایت کو تھارے نام سے ظاہر کر لے۔

حضرت بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی دعائیں شمس تبرزی کی رحمۃ

اللہ تعالیٰ علیہ کے لئے الی مفت بھول ہوئی کہ مولانا جلال الدین رفیعی  
 رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو خدا تعالیٰ نے حضرت شمس تبرنییؒ کی زبان بنا  
 کر وہ اسرار و معارف بیان کرادیئے جو بدول امداد عذیبی اور بلا فتح  
 داہب حقیقی خیال ہی میں نہیں سکتے۔ مولانا جلال الدین کے نام  
 میں اصحاب فقر و تصوف اور خود مولانا کے دوستوں اور مریدوں کو  
 صحیح حضرت شیخ فرمیدین عطاء رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی کتاب  
 منطق الطیب و مصیبت نامہ اور حکیم سنانی کے الہی نام سے بہت  
 الن بخاب ابراہیم جلسوں میں ان کو پیکھ کر لطف اکھلتے۔ اور جب  
 دردشمول کے حلقة جتے تو انہیں کوسن کہ ذوق و شوق پاتے۔  
 ایک روز مولانا حسام الدینؒ کو خیال آیا کہ اگر مولانا جلال الدین  
 علیہ الرحمۃ اس طرز پر کچھ معارف و اسرار نظم فرمادیں تو محیی الطیف  
 ذخیرہ اور ارباب شوق کے لئے ایک ہو جائے۔ دو تین روز عرض  
 کرنے کا اتفاق نہ ہوا۔ اس کے بعد ایک دن موقع پاکرا اور محلانا  
 کو بشاش دیکھ کر کہا کہ یا حضرت جیسے حکیم سنانی اور فرمیدین  
 عطاءؒ اپنے کلام کو ہم لوگوں کے لئے سحمدہ شکله بنالگئے ہیں۔ اگرہ  
 جناب صحیح اس قسم کی کتاب جمیع فرمادین حسن میں تصوف و فقر کے  
 حقائق اور اصحاب محبت و شوق کی دل پیپی کا سامان موجود ہو

تو حضرت کے لئے ایک عمدہ یادگار، اور ارباب حال وقال کے لئے  
ایک بیش بہا پدیدیہ، ہو کر ہم خدام کے لئے سرمایہ سعادت پیو جائے  
مولانا نے یہ سن کر فرمایا جن لکھ ا اللہ یا حسام الدین خوب  
تمایز کی۔ تھا رے دل میں یہ ہیں جیسا کہ اس قسم کی کتاب صنوف و تصنیف  
میرے دل میں یہ امر القادر یا گی مختاکہ کہ اس قسم کی کتاب صنوف و تصنیف  
کی جملے چنانچہ یہ چند شعر کل شب کو لکھے گئے تھے۔ یہ فرمائیں ایک  
پڑچہ دستار مبارک سے کھول کر مولانا حسام الدین کے ہاتھ میں دیا،  
جس میں امھارہ شعر لکھے ہوتے تھے۔ اول شعر یہ مختاکہ ہے۔

بشنواز نے چوں حکایت مے کند  
واز جسد ائی ہاشم کایت مے کند  
اور آخری شعر یہ مختاکہ ہے۔

اگر نہ بو دی نالہ نے را شہ  
نے چہاں را پڑہ کر دی از شکر

اور فرمایا کہ یہ تھا ری تو جہہ پر ہموقوف رہے گا کہ جس قدر خیال  
کر کے آپ لکھلتے رہیں گے کتاب تصنیف ہوتی رہے گی۔ اس  
کے بعد فہمایت اہتمام سے مثنوی شریف کا تصنیف کرنا شروع  
فرمایا۔ اگر کبھی توقف یا دیر ہوتی تو مولانا حسام الدین تقاضا کر کے

تصنیف کرتے۔ مولانا جلال الدین فرماتے ہلتے اور شیخ حسام الدین  
با دب تمام سامنے بیٹھتے ہوئے لکھتے رہتے اور جب مضامون پورا  
ہو جاتا تو شیخ حسام الدین اس کو باہر از بلند پڑھ کر مولانا کو سنا تے  
کبھی ایسا بھی الفاق ہوتا تھا کہ دونوں صاحبوں کو اسی شغل میں  
رات بھر گزر رہاتی۔ چنانچہ ایک دفعہ مولانا کو تصنیف کرتے کرتے  
اور سعید حسام الدین کو لکھتے ہوئے صبح ہو گئی تو مولانا نے یہ  
شعر لکھوا ماسے

صبع شد لے صبع راست و پناہ  
عذر خرد و می حریت م الدین بجواہ

لیعنی اے صبع کے پشت و پناہ صبع کے پیدا کر لے والے خدا  
تعالیٰ آج تو شنوی کی تصنیف میں صبع ہو گئی اب تو مولومی حسام  
الدین کے دل میں الہام کرتا کہ اب تصنیف کے معافی دیں۔

لہ دوسرے مطلب اس شعر کا یہ ہے کہ لے خدا تعالیٰ آج تو مرا قبرہ ہی  
میں صبع ہوئی شنوی تصنیف نہ ہوئی۔ حسام الدین کے دل میں ڈال کر  
وہ مولف کریں۔ مولانا نے براہ تواضع و کسری مولومی حسام الدین کو اس  
موقع پر مخدوم کے لفظ سے یاد کیا۔ یہ شعر دفتر اول کے اخیر میں ہے ۱۲ ۶

وفتر اول تمام ہو چکا تھا کہ حضرت حسام الدین کی اپلیس بیمار ہوئی  
اور عرصہ تک بیمار رہنے کے بعد انتقال ہو گیا۔ اس پر پیشانی میں  
حضرت نہ ہوئی کہ مولانا کی خدمت میں حاضر ہو کر لکھواتے اسی وجہ  
سے عرصہ تک شنوی کا الصنیف ہونا اور دفتر دوم شروع ہونا مطلوبی  
رہا۔ دو سال کے بعد حبیب شیخ حسام الدین کو فرست ہوئی تو پھر  
مولانا سے بادب تمام درخواست کی کہ لبقیہ شنوی پوری ہو جائے  
تو بڑی عنایت ہو۔ مولانہ نے قبول فرمایا اور پھر ۱۵ ارجیب  
الرجب ۷۴۲ھ کو شروع ہوا۔ چنانچہ فقر دوم کے شروع میں مولانا

ردم علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں ۔

ندتے ایں شنوی تامیر شد

مازاید سخت تو فرزند نو

چوں ضیا الحق حسام الدین عن

چوں براج حقائق رفتہ بود

چوں زور یا سوتی حمل بازگشت

شنوی کو صیقل ارداخ بود

مطلع مارنخ ایں سوداوسود

بلیے زینجا برفت و بازگشت

بسلتے بالیت تاخوں شیر شد  
تاخوں نہ کرد شیر شیر خوش شنوی  
با ذکر رانید زادج آسمان  
بے بیارش غنچا شنگفتہ بود  
چنگ شعر شنوی با سازگشت  
با ذکر شتی روز استقلاخ بود  
سال بحرت شش صد سخت و بود  
بہر صید ایں معانی بازگشت

اسی طرح اخیر تک مولانا فرماتے تھے اور حسام الدین لکھتے ہے  
 میہاں تک کہ کتاب تمام ہو گئی۔ مولانا روم کی شنوی کے چھ دفتر،  
 ہمیشہ سے کشہور ہیں لیکن اس کے قریب شارح مولوی اسماعیل  
 القروی جنہوں نے ۱۳۵۷ھ بھری میں اس کی شرح چھ جلدیں میں  
 کی تھی وہ کہتے ہیں کہ شرح کرنے کے زمانہ میں مجھے ایک نئی شنوی  
 کا ۱۳۶۸ھ بھری کا لکھا ہوا ایسا ملا کہ جب میں سات دفتر تھے اور،  
 اس کو دیکھنے اور سنو کرنے سے مجھے یقین ہو گیا کہ یہ ساتواں دفتر  
 صحی بلکہ مولانا کا کلام ہے۔ چنانچہ انہوں نے اس کی شرح کی  
 ہے اور جن لوگوں نے انکار کیا تھا کہ ساتواں دفتر مولانا کا کلام نہیں  
 ہے۔ ان کے تمام اعتراضوں کے نہایت طویل جواب دے کر کہا  
 کہ تم لوگ مولانا کے اور دوسرے کے کلام میں تمیز نہیں کر سکتے اس  
 لئے تم کو شکر ہے۔

اس زمانہ کے بعد بھی ایک بکرہ دو دفتر لوگوں کے پاس پہنچ گئے  
 میں جن کو مولانا کا کلام سمجھا گیا ہے لیکن باریک میں اور وقیفہ،  
 شناسن لوگوں نے مولانا کے کلام میں اور ان میں بہت بڑا فرق  
 پایا۔ اصل یہ ہے کہ بہت سے اہل خیال نے مولانا روم علیہ الرحمۃ  
 کے طرز پر ساتواں اور آٹھواں دفتر لکھے ہیں۔ اور حتیٰ المفترض وہ

یہ کوشش کی ہے کہ مولانا کے کلام سے ذرہ بھر فرق نہ رہے۔ ان میں سے بعض کے مصنف معلوم ہیں اور بعض کا کلام کم درجہ کا تھا اس لئے فرق دشوار نہ ہوا، لیکن جن کے مصنف معلوم نہیں اور کلام اصلی درجہ کو پہنچا ہوا ہے اس میں اور اصل ثنوی میں بڑے برصروں کو تیز دشوار ہو جاتی ہے۔ مولانا رومی نے اپنی کتاب کا نام ثنوی بٹلا کر یہ بھی فرمایا ہے کہ اس کتاب کے اور بھی نام ہیں۔ مثلاً سامي ناصر، صاقم نامہ، جلاد الاحزان، کشف القرآن، سعی لازماً، تطییب الاخلاق۔ اس کتاب کو خدا تعالیٰ نے وہ درجہ قبولیت حطا فرمایا ہے کہ ہر شخص کو اس سے کسی نہ کسی طرح وحی پی ضرور ہے۔

علماء و صوفیاء میں کہ اس کے مصنایم پر اور عمدۃ نکات پر دلدادہ ہیں۔ لوگ ہیں کہ پڑھنے والے کی آواز پر فریقہ ہو کر ثنوی کا دم بھرتے ہیں۔ یا صرف اشعار کا ترجمہ سن کر خوش ہو لیتے ہیں۔ واحظ اور ناصح لوگ ہیں کہ اس کے اشعار و امثال سے نیق امٹا کر اپنے کلام کو صاف بنانا چاہتے ہیں۔ مصنفین ہیں کہ کہیں مولانا کے اشعار کو اپنے مصنایم کی سند میں پیش کرتے ہیں۔ اور کسی بھگہ صرف زینت کلام اور لطف مصنفوں بڑھانے کے لئے

اس قرآن پاک سی (عینی ثنوی شرفی) کے موزوں و مناسب شعار کو لاتے ہیں۔ ہر زمانہ میں ثنوی کے خاص طور سے معانی بیان کرنے والے اور تعلیم دینے والے عالم و درویش موجود رہتے ہیں۔ اس مشکل و دقیق کتاب کی شرح میں ہر زمانہ کے علماء نے کوشش کی ہے اور ابتداء سے اس زمانہ کے شروح و حواشی لکھے گئے ہیں اگرچہ پچھلے زمانہ کی شرح کو حدیدہ مشرح کہنا ذرا مشکل ہے کیونکہ اس میں وہی پہلے لوگوں کی باتوں کو نقل کر دیا ہے خصوصاً اس زمانہ کی بعض شروح۔

تاہم بعض پچھلے لوگوں نے وہ فوائد اور تحقیقات ایجاد کئے ہیں جو پہلی شرح میں نہ تھے۔ ایک شرح جس کا نام *گنوز الحقائق فی الرموز و الدقائق* تھا ۱۰۳۲ھ بھری میں فارسی زبان میں کمال الدین حسین بن حنفی حوارزی نے لکھی اور مولوی مصطفیٰ بن شعبان نے جن کا تخلص، سروری بھا اور ۹۶۹ھ بھری میں دفات پائی ہے اور دسری شرح فارسی میں لکھی۔

ترکی میں بھی ثنوی کی دو شخصیں مبسوط لکھی گئی ہیں اور ایک مختصر شرح ۱۰۲۵ھ بھری میں مولوی شیخ اسماعیل القردی نے ایک بڑی شرح پچھلے جلدیوں میں لکھ کر فاتح الابیات نام رکھا۔ محمد یوسف معروف

سینہ چاک نے جن کا انتقال ۱۹۵۲ھ ہجری میں ہوا ہے پوری شنوی میں سے قین سو سالہ شعر پئے مذاق اور رائے سے انتخاب کر کے ان کی حمزة شرح لکھی۔ شیخ علاؤ الدین علی بن محمد نے جن کی وفات ۱۹۶۷ھ ہجری میں ہوئی ہے بعض اشعار کی شرح فارسی میں لکھی۔

شیخ امام حسین بن واخط نے ایک انتخاب کیا اور فارسی میں، اس کی شرح لکھ کر جو اہر الاصرار نام رکھا اور کتاب کے شروع میں بطور دیباچہ کے دس باب لکھے جن میں اصطلاحات تصوف اور ان لوگوں کا حال بیان کیا جو حضرت مولانا جلال الدین رومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے غایت اعتقاد رکھنے والے اور طائفہ سودیہ کے لقب سے مشہور ہیں۔ ایک اور شرح از ہارشنوی والوار معنوی، شیراز کے ایک عالم نے بطور حل لغات کے لکھی جس میں دیباچہ کی شرح کرنے کے بعد جلد اول کے تمام عربی الفاظ کی، شرح ترکی زبان میں پھر فارسی الفاظ کی شرح بہ ترتیب حروف تہجی لکھی۔ ایک شرح میں صوت آیات قرآنیہ و احادیث بنویہ اور عربی اشعار کی شرح کی گئی ہے اور بعض مشکل الفاظ کے معانی مجھی بیان کردیئے ہیں۔ منتخب اشعار اور آیات و احادیث

اور مشکل لغات کے متعلق اکثر لوگوں نے شرحیں لکھی ہیں اور بھی بعض  
حمدہ شروع کھنچی گئیں مگر ناتام رہ گئیں چنانچہ شیخ عبد المجید شیرازی  
پریوسی نے ۱۸۷۰ء میں ہجری احمد خان سلطان کی فناش سے تسلی  
ہمیز فارسی میں ایک شرح لکھنی شروع کی تھی مگر دفتر اول میں ہ  
خرگوش دشیر کی حکایت درمیان میں چھوڑ کر مولف مرحوم ۱۸۷۹ء  
ہجری میں موت کا شکار ہو گئے۔

اسی طرح اور بھی بعض شروع جلد اول کے قریب پہنچ کر رہ گئیں  
انیزمانہ کی شروع میں ایک نہایت حمدہ شرح مولانا عبد العلی حبیب  
بخار العلوم کی فارسی شرح ہے جس میں حل مطلب نہایت عمدگی سے  
کافی طور پر کیا گیا ہے اور طول بھنی نیارہ نہیں ہونے دیا۔ اور پھر خوبی  
یہ کہ کسی مضمون کو دائرہ شرکیت سے خارج نہیں ہونے دیا مولانا  
مصطفوف لکھنؤ کے نہایت اہل کمال لوگوں میں تھے آپ کے بعض  
قصائیف مدارس و طلبہ میں متداول ہیں ۱۸۷۵ء ہجری میں آپ کا  
انتقال ہوا ہے تھوڑا ہی عرصہ گزر لہے کہ ہندوستان کے مشہور  
عالیٰ جناب مولانا احمد حسن صاحب مرحوم و معقول کا پیغمبیری نے نہیں  
جماع اور مختصر حاشیہ لکھ کر ٹشوی کو عجیب آب و تاب سے طبع  
کرایا ہے حاشیہ میں جا بجا وہ فوائد بھی تحریر ہیں جو قطب وقت

یشخ الکل مرضہ کامل حضرت شاہ محمد امداد اللہ صاحب بہا جہر مکی ، قدس اللہ سرہ نے بوقت درس ارشاد فرمائے تھے بعض تصوف دوست لوگوں نے مشنوی کے بعض مقامات کو اردو لفظ میں لاکر رسائل تالیف کئے ہیں جو اردو خواں لوگوں کے لئے مشنوی سے کم نہیں ہے۔ اردو میں بعض شرح بھی لکھی گئیں جن میں سے ایک شرح مولوی ہی ایت علی صاحب لکھنوی کی ہے جو ۱۳۱۰ھ سہجہی میں طبع ہوئی ہے یہ شرح بہت مختصر ہے۔ شعر کا ترجمہ نظر میں کیا گیا ہے۔

دوسری شرح مولوی محمد عبد الرحمن راسخ دہلوی نے کی ہے جس کے ہر کیم دفتر کی شرح کا جدا نام ہے۔ چنانچہ اول حصہ کا نام کتابہ مرقوم دوسرے کا سلسلہ مختوم۔ قیسرے کا رزق مقصوم ہے اس میں یہ، التزام کیا گیا ہے کہ ہر شعر کا ترجمہ بھی اردو شعر میں کیا جائے اور پھر معانی اور مطلب اور بعض جگہ ترکیب بھی نہایت خوبی سے بیان کی ہے۔ جو لوگ فارسی وغیرہ پر قادر نہیں یاد دوسری زبان سے، گھبراتے ہیں ان کے لئے یہ شرح بہت ہی علیمت ہے اور تم مطالب و مصناع میں کوئی حد شرع میں رکھ کر حل کیا ہے۔

اُن ایام میں ایک اردو شرح حکیم الامت مجدد دہلت حضرت مولانا محمد اشرف علی صاحب بحقانوی رحمۃ اللہ علیہ علیہ

فرمایا ہے میں جو مولانا کے علم و فضل کی برکت سے تمام سالیق اردو شریح پر فالق ہوگی اس میں پابندی قواعد شرع کا ایسا التزم کیا گیا ہے کہ لوگ شریعت و طریقت کو جدا جدا سمجھتے ہیں وہ اس کو بہت سخت نظر سے دیکھتے ہیں۔ مذکورہ بالا شریح کے علاوہ اور بھی شروح اور مختلف حواشی لوگوں کے لکھے ہیں اور جن میں سے بعض مشہور اور بعض بالکل گم نام ہیں۔ چونکہ مولانا رحمتہ اللہ علیہ کی شنوی شرافت کی حقیقت بیان کرنا اور اس پر پوری طرح نظر خوض ڈالنا اور اس کے حقائق و دقائق کو رکھانا انہیں اہل علم و کمال کا کام ہے جو کتاب موصوف کے ماہر اور بھروسہ موصوف کے شناور ہونے کے ساتھ تمام علوم میں اعلیٰ درستگاہ رکھتے ہوں اور خدائق

لہ سید محمد اللہ یہ شرح مکمل ہو کر نام ملیکہ مثنوی شائع ہو چکی، ہے۔ اس کا دفتر اول و ششم خود حضرت موصوف نے اپنے قلم سے تصنیف فرمائی۔ اور درمیانی چند ذرتوں کی شرح اس طرح ہوئی کہ حضرت محمد درج نے بطور درس تقریر فرمائی بعض علماء نے اس کو ضبط کر لیا۔ اس کے دفتر پنجم کے علاوہ اور سب دفتر چھپ کر شائع ہو چکے ہیں۔

نے ظاہر عقل کامل و ذہن شاقب کے سامنہ معرفت باطنی اور بصیرت  
حصیقی بھی عطا فرمائی ہے۔ لہذا ہم اس میں دخل دینا خلاف ادب سمجھو  
کر اور اس کام کو اپنے حوصلے سے باہر خیال کر کے اس کے درپے  
نہیں ہوتے۔

## کلام و نصائح

مولانا کی نصائح کے لئے شنوی تشریف کو دیکھ لینا کافی ہے اپنے  
مرید و معتقد اور ہم صحبت لوگوں کے لئے بھی ہمیشہ آپ کا کلام اسی قسم  
کا ہوتا رہتا۔ فرماتے تھے کہ جب کوئی پر نہہ آسمان کی طرف اڑتا ہے  
تو آسمان پر نہیں پہنچ جاتا مگر ہاں شکاریوں کے جال میں گرفتار ہوئے  
سے پہنچ جاتا ہے۔ اسی طرح جو شخص سلسلہ فقریں داخل ہو کر،  
تقربِ الٰی اللہ کی کوشش کرے وہ اگر فقیری کے کمال کو نہ پہنچے پھر  
بھی عام دنیا و می اور بازار می خلقت سے علیحدہ شمار ہو کر بہت سی کشکش  
اور دنیاوی زحمتیں سے نجات پا کر کچھ نہ کچھ حاصل کرہی لیتا ہے۔  
آپ کے دوستوں میں سے ایک صاحب اپنے حالات اور  
بعض تفکرات کی وجہ سے مغموم تھے مولانا نے تسلی کے لئے فرمایا۔ کہ  
ساری کلفت دنیا کی دل بستی سے ہوتی ہے۔ اگر آدمی اس دنیا کی

دل پیپر سے آزاد ہو جلتے اور اپنے کو بالکل مسافر سمجھ کر جو گرم و سرد شیریں درجن حالت پیش آوے اس کو دائمی نہ سمجھے اور خیال کر لے کہ مجھے ہمیشہ اس حالت پر بھی نہیں رہنا۔ بلکہ اس کے بعد کوئی دوسری حالت آنے والی ہے اور مجھے آگے چلنے میں پھر ہر حالت میں ہمی خیال رکھے تو کوئی کلفت پیش ہی نہ آئے۔

فرماتے تھے کہ آزاد مرد وہ ہے جو کسی کے رنجیدہ کر لے سے رنجیدہ رہی نہ ہو۔ افہم جوان مرد وہ ہے جو تکلیف کے مستحق کو بھی اپنے لئے سمجھ تکلیف نہ دے۔ کہ ایک مرتبہ کوئی شخص کسی دو دیش کی خدمت میں گئے پوچھنے لگے کہ حضرت تھا کیوں یعنی ہو ہ درویش نے حجاب دیا کہ اب تھے اگر مجھے تھا کر دیا مجھ میں اور حق میں حجاب ڈال دیا، ورنہ میں خدا تعالیٰ کے ذکر و فکر میں مشغول مخا جو فرماتا ہے انا جلیس من ذکری جو مجھ کو یاد کرتا ہے میں س کا ہمدم ہوں)۔

ایک روز حاضرین نے اپسے کہا کہ نماز پڑھا دیجئے۔ فرمانے لگئے کہ یہم لوگ دوسری حالت کے ابدال صفت میں ہمارا بیٹھنا بھٹ سب بے قاعدہ ہے جہاں کے ہو رہے ہیں وہیں رہ گئے اماں کے لائق صاحب تکمیل و قاراصحاب تصوف میں۔ اور حضرت

شیخ صدر الدین کو اشارہ کر کے امام بنایا۔ فرماتے تھے کہ بد و ان اشتہار کے کھلاؤ روش کرنے نہایت سخت گناہ ہے ناجنس کی صحبت سے بہت منع فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ حضرت شمس الدین تبریزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے فرمایا ہے کہ مرید قبول یا فتوہ وہ ہے جو کبھی مسکانہ کی صحبت میں رہاوے اور اگر کبھی ضرور تما جانا ہی پڑے تو ایسا دل تنگ ہو کہ بیٹھ جیسے مکتب میں بچہ یا مسجد میں منافق یا قید خانہ میں قیدی۔ اخیر وقت میں جو وصیت مولانا نے اپنے خاص لوگوں کو فرمائی وہ یہ تھی۔

اوْصِيهِكُمْ بِتَقْوِيَةِ اللَّهِ فِي السُّرُورِ وَالْعُلَامَيْةِ  
وَبِقُلْلَةِ الطَّعَامِ وَقُلْلَةِ الْمَنَامِ وَلِفَجْرِ الْمَاعِدِ  
وَالْأَثَامِ وَمُوااضِلَةِ الصِّيَامِ وَدَوَامِ الْقِيَامِ وَتَرَكِ  
الشَّهْوَاتِ عَلَى الدَّوَامِ وَاحْتِسَالِ الْجَفَاءِ مِنْ  
جَمِيعِ الدَّنَامِ وَتَرَالِيَ مَجَالِسِ السُّفَهَاءِ وَالْعَوَامِ  
وَمَحَاجِبِ الظَّالِمِينَ وَالْكَرَامِ وَانْ خَيْرُ  
النَّاسِ مَنْ يَنْفَعُ النَّاسَ وَخَيْرُ الْحَكَامِ  
مَا قَلَّ وَدَلَّ۔

ترجمہ! یعنی میں تم کو ان بالوں کی وصیت کرتا ہوں ظاہر و پوشیدہ

خدا تعالیٰ سے ڈرنا، کم کھانا، کم سونا، گناہوں کو چھوڑنا،  
 اکثر وزرے رکھنا، اکثر رات کو خدا کی عبادت میں کھڑے  
 رہنا، ہمیشہ خواہشات لفسانی کو چھوڑنا، جو لوگ اپنے  
 پسندیدن میں اس کو سوتا، عوام اور کم عقل نالائقوں کے پاس  
 نہ بیٹھتا، نیک اور شریعت دینداروں کی صحبت میں رہنا  
 بہتر آدمی وہ ہے جو لوگوں کو لفظ پہنچاتے، اور کلام بہتر وہ  
 ہے جو مختصر ہو مگر معنی مطلب و مدعا ہو۔“

ایک شخص بالکل دنیا دار تھے کبھی کبھی مولانا کے پاس چاہ رہتے  
 ایک روز عذر کرنے لگے کہ فرصت نہ ہونے کی وجہ سے معذور ہوں  
 مولانا نے فرمایا کہ عذر کی ضرورت ہنیں جیسا اور لوگ آپ کے آنے  
 سے منع نہ ہوتے ہیں اسی قدر ہم آپ کے نہ آنے سے مشکور ہیں۔  
 شیخ حسام الدین کو خطاب کر کے فرمایا کہ اولیا تے خداوندی  
 کی صحبت اختیار کرنا چاہتے ان لوگوں کی قربت میں ایک عجیب اثر  
 ہے نہ یکے لمحہ ازو دوری نہ ہے

کہ ازو دوری خرابیاں فزدید

بہرہلئے کہ باشی ٹیش او باش

کہ ازو زیک بودن مہر زاید

## کشف و کرامات، عبادت و زهد و غیرہ

---

مولانا پانچ سال کی عمر میں تھے کہ غیر معمولی باتیں و کراماتیں۔ آپ سے ظہور میں آنے لگی تھیں بعض خاص فرشتے اور جنات آپ کو نظر آ جلتے اور وہ اولیاء اللہ جو عام نظروں سے پوشیدہ میں مولانہ سے ملاقات کرتے تھے۔

آپ کے والد مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیان کیا ہے۔ کہ بُخ میں رہتے ہوئے جب جلال الدین کی عمر چھ سال کی تھی ایک روز لڑکوں کے ساتھ مکان کے اوپر کھیل رہے تھے۔ مکانful کی پختیں قریب قریب تھیں لڑکوں میں سے کسی نے کہا کہ آؤ سب مل کر ایک مکان سے دوسرے پر پھاند جائیں۔ جلال الدین کہنے لگے کہ داہیہ کوئی آدمیوں کا کام ہے اس طرح تو کتا اور بلی بھی کو دھلتے ہیں آدمیوں کو یہ حرکت کرنی کیسے زیبا ہو سکتی ہے ہاں اگر بازو، میں قوت ہے تو اسماں کی طرف اڑتیں یہ کہہ کر آپ لڑکوں کی نظر سے غائب ہو گئے۔ لڑکے یہ حال دیکھ کر شور پھانے اور روئے اور چلاں گے۔ مخدود می دیر میں مولانا پھر حجت پر نظر آنے لگے چہرے

کا زیگ بدلا ہوا تھا اور آنکھیں سُرخ تھیں۔ لڑکوں نے بہت پوچھا تو کہنے لگے کہ جس وقت تم سے باقیں کردے تھے تو خدا تعالیٰ کی رحمت کے فرشتے میہاں موجود تھے وہ مجھے امتحاک لے گئے اور آسمان کے تمام اطراف اور عجیب عجیب حالات کی سیر کرائی ابھی کچھ دیر اور مکھر تما کہ تمہارے روپ نے چلانے کی آواز نے بے قرار کر دیا ہے اور میں نے آنا چاہتا تو فرشتوں نے امتحاک ریہاں پہنچا دیا۔

ایک مرتبہ مولانا حالت جذب میں مبتے کچھ ہوش نہ تھا اور سماع کا شغل تھا ایک درویش کو خیال ہوا کہ مولانا سے پوچھنا چاہئے کہ فقر کیلیہ ہے یہ مولانا اس خطرے پر مطلع ہو گئے اور یہ ریاست پڑھ کر درویش کے سوال کا جواب دے دیا ہے

ابوہر فقر و سوی الفقر عرضن ۔ الفقر شفاء و سوی الفقر مرض  
العلم کا خداع و غرور ۔ والفقیر من العالم سر و خرض  
یعنی اصل اور کمال فقر ہی ہے اور سب چیزوں بے ثبوت اور عاضی  
میں فقیری شفاء اور سب چیزوں مرض کی طرح ہیں۔ عالم کی تمام  
چیزوں صرف ظاہری نمائش اور دھوکے کی طرح ہیں مقصود عالم ہے  
فقیری ہے یہ

مولانا اپنے زمانہ کے قطب الاقطب اور اولیائے کرام میں سے

تھے۔ کشف و کرامات آپ سے صد ہا سزد ہوتے ہیں۔ شنونی شفیع  
آپ کے کمال و اعجاز کا ایک بڑا نمونہ اور علمی کرامات ہے۔  
مشہور ہے کہ مولانا چھٹہ ہی سال کی عمر میں کتنی کتنی روز رکھ کر  
تین چار دن کے بعد افطار کرتے اور اکثر نماز و عبادت میں مشغول  
رہتے۔ ان کو ابتداء سے صحبت و تربیت ہی اس قسم کی میسر ہوتی  
متفہی۔ والد آپ کے ایک مقتنی زمانہ اور نہایت حبادت و ریاثت  
میں گزارنے والے تھے۔ اور بڑے ہونے اور بزرگوں کی صحبت و  
خدمت میں رہنے کے بعد تو مولانے وہ ریاضت اور مجاہدی  
کرنے کے جان کو جان نہ سمجھا۔ ملتوں رات کو سوئے ہی نہیں لفسن  
کشی جو سچے صوفیوں کا فرض ہے انہوں نے اس طرح کی کہ حق ادا  
کر دیا۔ دنیا سے بے رخصتی اور لاپرواٹی نہ ہوتی تو مولانا خدا تعالیٰ  
کے لیے مقبول بندے کے کس طرح ہو جاتے۔

آپ کبھی ذخیرہ نہ کرتے تھے جو کچھ ہوتا قیمت کرادیتے۔ اکثر خادم  
سے پوچھا کرتے کہ آج کچھ گھر میں ہے یا نہیں؟ اگر وہ کہتا کہ کچھ  
نہیں تو بہت خوش ہو کر فرماتے کہ خدا کا شکر ہے کہ آج ہمارا گھر  
ابنیا نے کرام علیم الصلوٰۃ و السلام کے گھر کے مشابہ ہے۔ اور اگر  
بتلا تا کہ کچھ تھوڑا بہت موجود ہے تو افسوس کر کے کہتے کہ آج ہمارا

مکان میں سے فرuron کے گھر کی بوآتی ہے کہ ذخیرہ موجود ہے۔  
 اکثر اوقات گھر میں اور مجلس میں چراغ بھی نہ جلاتے اور فرماتے  
 کہ بد و نیچہ کے رہنا بھی سنت اپنیا۔ علیہم الصلوٰۃ والسلام  
 شیخ مؤید الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے لوگوں نے پوچھا کہ۔  
 شیخ صدر الدین علیہ الرحمۃ کا خیال اور رائے مولانا جلال الدین رومی  
 کی نسبت کیا تھی؟

فرمایا کہ ایک روز شیخ صدر الدین کے خاص خاص معتقدین و  
 احباب مثل شمس الدین ابکی و فخر الدین عراقی، و شرف الدین موصی، و  
 شیخ سعید فرغانی وغیرہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم جمع تھے مولانا جلال  
 الدین علیہ الرحمۃ کے حالات کا ذکر آگیا۔ شیخ صدر الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ  
 نے فرمایا کہ اگر حضرت بائزید اور حضرت چنید رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہما  
 جیسے اولیاء کے نام بھی اسی زمانہ میں ہوتے تو مولانا جلال الدین  
 رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے حلقة اطاعت میں داخل ہو کر فیض لیتے۔  
 فقر محمدی کے خواں سالار مولانا ہمیں ہم سب لوگ ان کے طفیل کچھ  
 ذائقہ چکھ لیتے ہیں۔

یہ سن کر حاضرین نے آفرمن و صریحاً کہا۔ شیخ صدر الدین کا حال  
 بیان کر کے شیخ مؤید الدین علیہ الرحمۃ نے خود بھی کہا کہ ہم بھی اس پر گاہ

عالی کے خادم دنیا ز مند ہیں۔ اور یہ شعر رُپھا ہے  
 لوحِ کان فیتا للا لوحہ حسونۃ  
 هن افت لا احکنی ولا اتو د و  
**مولانا رومی کی دفت**

---

مولانا ان لوگوں میں سے تھے جن کی موت کو موت نہ کہتا چاہئے  
 بلکہ انتقال من دار الٰی دار یعنی تبدیل مکان، کہتا چاہئے  
 لیے حضرات اپنی موت کو حیاتِ حقیقی سمجھتے ہیں۔ اور ان کا یہ سمجھنا ہے  
 بھی بجا ہے۔

مرض موت میں اپنے دوستون سے فرماتے تھے کہ میرے جانے  
 سے نامید اور غمگین نہ ہونا۔ دیکھو منصور علراج کی روح نے ڈریٹھ  
 سو سال کے بعد حضرت شیخ فرید الدین علیہ الرحمۃ پر ظاہر ہو کر فرض  
 پہنچا یا ہے۔ اور فرماتے تھے کہ گویا اعلقہ بدن سے چھوٹے جانتے  
 گا لیکن تم لوگوں کے ساتھ جو اعلقہ ہے وہ بھر بھی باقی رہے گا۔

---

لے گر زمانہ میں خداوی کی بھی صورت ہوتی ہے تو بلا ریب تمہاری  
 ہی وہ صورت ہوتی ۱۲ ہے

یشخ صدر الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ آپ کی عیادت کو تشریف لائے  
اور کہنے لگے کہ خدا تعالیٰ جناب کو بہت جلد شفاء عطا فرمائے۔  
مولانا نے ہنس کر فرمایا کہ بس اب یہ شفا تم ہی لوگوں کو مبارک ہے  
اس وقت کہ فراسا پر وہ مظلوم حقيقة میں باقی رہ گیا سچے اب  
بھی تم لوگ نہیں چاہتے کہ یہ نور ان نور حقيقة میں مل جائے۔

فرماتے تھے کہ مولانا شمس تبرزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اس علم  
کی طرف چینج رہتے ہیں اور یہاں کے خریز اس کو، لیکن اپنے مرشد  
داعی الی اللہ کی فرمائش کو بجا لانا ضروری ہے۔ مریدوں نے عرض  
کیا کہ ص حبزادہ سلطان ولد کے لئے مجھی کچھ وصیت فرمائیے گا۔

جواب دیا گکہ وہ خود مرد کامل و ہمکشیار ہے وصیت کی کیا ضرورت  
ہے۔ جنازہ کی نماز کرنے دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ شیخ صدر الدین  
سب سے زیادہ مناسب ہیں۔

آخر کارکہ بطن ہر مرض زیادہ ہو کر اور حقیقت میں طالب مشتاق  
کی آخر شوق تیز ہوئے کی وجہ سے پانچ ہویں جمادی الآخریہ ۱۴۲۷  
ہجری میں عین غروبِ شمس کے وقت یہ آفتابِ حقیقت کا نور لوگوں  
کی آنکھوں سے چھپ گیا اور دارِ فانی سے مولانا نے انتقال فرمایا  
اور عالم باقی کو اختیار فرمایا وصالِ محبوب سے حیاتِ ابدی پائی اور

وصیت کے مطابق حضرت شیخ حصہ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے جنازہ کی منڈپ پر چانی اور قوئیہ ہی میں مزار مبارک بنا۔

اَنَا لِلّٰهِ وَاذَا اِلٰهٖ رَّبُّ الْعَجُونَ

مولانا کے انتقال سے آپ کے معتقد ہل اور دوستوں کو ایسا حصہ ہوا کہ جہاں انھوں میں تاریک ہو گیا۔ ایک دوسرے کو تسلی دیتا تھا مگر اپنے آپ کو نہیں سمجھا سکتا تھا بعض لوگ آپ کو، خواب میں دیکھ کر تسلی پاتے تھے اور بعض آزوں میں رہتے تھے۔ ٹہری مصیبت ہو یا چھوٹی اُخْر، دیر میں یا جلد صبر کرنا ہی پڑتا ہے ان لوگوں نے بھی صبر کیا اور مولانا جیسے باکمال شفق و مرشد کی محبت کو دل میں لئے رہے ہیں۔

## مولانا کے خلیفہ اور خاص لوگ

---

مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی وفات کے بعد میں نے حضرت شیخ حصہ الدین علیہ الرحمۃ مولانکے تمام مریدوں اور دوستوں کو لے کر صاحبزادہ بہاء الدین عرف مولانا درود علیہ الرحمۃ کے پاس آئے اور کہا کہ آپ بجا تے اپنے والد ماجد کے سجادہ شین اور قائم مقام ہو کر طالبان حق اور مریدین صادق کو ہدایت فرمائیے۔ اور ہم

سب لوگوں کے مرشد اور شیخ طریقہ بنئے کیوں کہ ع  
برتخت شاہ کہ باشد جز شاہ و شاہزاد

اور میں بھی آپ کی اطاعت اسی طرح کرتا رہوں گا جیسے آپ کے  
والد بزرگوار کا خادم اور مطبع امریخا سلطان ولد رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ  
نے بہت روکر براو انکسار کہا کہ میں ہرگز اس امر کے لائق نہیں  
آپ ہی ہمارے خلیفہ اور مرشد ہیں جیسے مولانا کی زندگی میں آپ کو  
ہم والد بزرگوار کا خلیفہ سمجھتے تھے اسی طرح اب سمجھیں گے۔

چنانچہ مولانا حسام الدین کو بالکل بجائے مرشد کے سمجھ کر سلطان  
ولد دس برس آپ کی خدمت میں رہے گو مولانا حسام الدین بوجہ  
صاحبزادگی کے ان کا بہت ادب و لحاظ کرتے اور ان کو اپنا بڑا سمجھتے  
تھے لیکن سلطان ولد ان سے بالکل اس طرح پیش اتے جیسے کوئی

اے اس سے معلوم ہوا کہ سجادہ شینی کی جو جاہلانہ رسماً ہمارے زمانہ  
میں پڑھتی ہے کہ شیخ کی اولاد میں سے کسی کو قائم صفت میں بننا کر پیر  
سمجھیں خواہ وہ لائق ہو یا نالائق۔ سلف صاحبین اور اولیاء اللہ کے  
طریقے کے بالکل خلاف اور مذموم ہے ۱۲۔ پندرہ محمد شفیع دیوبندی  
عرفا اللہ عنہ۔

طالب صادق اپنے مرشد کامل کے ساتھ پیش آتا ہے۔ اور کیسے پیش نہ کئے خود مولا ناجلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ان کو نہایت بلند پایہ بزرگ سمجھتے اور نہایت تعظیم فرماتے۔ اور یہ مولانا کے نہایت ہی مخصوص لوگوں میں تھے ایک جگہ ان کو مخدومی حسام الدین لکھائی کے دیپاچہ میں ان کی بہت زیادہ تعریف فرمائی ہے۔

مولانا حسام الدین کا قدیم نام حسن تھا اور والد کا نام محمد۔ ان کے دادا حسن تھے اور ابن کرخی ترک شہزاد تھے۔ سلسلہ نسب میں، شمس تبرزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے جا بٹتے ہیں اور سلسلہ بیعت میں حضرت شیخ ابوالوفاء کردی بغدادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے مشوہب ہیں۔ شیخ ابوالوفاء وہی بزرگ ہیں جو بالکل پڑھے لکھے کچھ نہ تھے مگر سب لوگ ان کو مانتے تھے اور پیشوائے وقت تھے ایک دفعہ لوگوں نے ان کو دعاظم کے لئے مجبور کیا تو انہوں نے کل کا دعہ کر لیا اور رات کو خدا تعالیٰ سے دعا فرمائی کہ یا اللہ تیری حد کے بدوں کچھ نہیں ہو سکتا۔ خواب میں حضرت سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ و بارک وسلم کو دیکھا کہ فرماتے ہیں کہ خدا تعالیٰ کے کراسم علیکم و حکیم کا تم پڑھو ہو گا۔

اگلے روز جا کر بیان شروع کیا اور ابتدئے دعاظم میں فرمایا کہ۔

امسیت حکر دیا و اصبحت عربیا۔ یعنی رات کو میں کر دی  
مکتا اور اب خدا تعالیٰ نے عربی بنایا؛ خدا تعالیٰ نے ان کے،  
اور پر علم کے خزل نے کھول دیتے اور وہ مصنفاً میں بیان کئے کہ لوگ  
دنگ رہ گئے۔

پہلے حضرت مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی توجیہ مولانا  
صلاح الدین کی طرف زیادہ مکثی ان کی وفات کے بعد تمام توجیہ  
مولانا کی حضرت حسام الدین کی طرف مائل ہوئی۔ شنوی معنوی انہیں  
کی سلسلہ عاپر لکھی گئی ہے۔ مولانے مثنوی کے دیباچہ میں ان کی  
جس قدر تعریف کی ہے اس سے زیادہ ہمہی مہیں سمجھتی۔ سیدی  
سنی، سعیدی، ذمیتی، فی الودھی ان کو کہا ہے مفتاح  
خواشن الفرش، این کنفڑ الفرش ان کے نئے استعمال کیا ہے،  
اور نہایت خلوص سے بڑی بڑی دعائیں دی ہیں۔

مولانے کے دوسرے خلیفہ شیخ صلاح الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ  
تھے جو قونیہ ہی کے رہنے والے ہیں اور ذکر کوب مشہور تھے۔ مولانا  
سے پہلے آپ سید بہان الدین محقق ترمذی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے  
مریض خالص میں تھے اور بہت کچھ کسب کمال کر کچکے تھے۔ قونیہ  
میں ایک روز مولانا رومی علیہ الرحمۃ سناروں کی دو کانوں کی طرف

سے گزرے وہاں سونا چاندی کو ٹا جاتا تھا اس کی آواز سے مولانا رومنی علیہ الرحمۃ پر وجہ طاری ہو گیا اور گر گئے۔ شیخ صلاح الدینؒ صحی قریب ہی دوکان میں تھے فوراً دوڑے اور زنوپر مولانا کا سر مبارک رکھ کر بیٹھ گئے۔ مولانا کو ہوش آیا تو معافی فرمایا۔ اور، نہایت شفقت کی۔ اس روز ظہر سے عصر تک حضرت مولانا رومی سماع میں شغول رہے اور یہ شریار بار پڑھتے تھے۔

یکے گنجے پیدا آمد دریں دکان نذر کوں  
زہے صورت زہے معقی زہے خوبی زیستی

اسی روز سے شیخ صلاح الدین نے دوکان چھوڑ کر مولانا کی خدمت میں رہنا اختیار کیا اور روز بروز مولانا کی نظر توجہ ان پر زیادہ ہوتی رہی گر افسوس کہ دس برس کی صبحت کے بعد مولانا کی زندگی ہی میں شیخ صلاح الدین کی وفات ہو گئی۔

مولانا رومی ان کی بہت تعریف فرمایا کرتے تھے مولانہ کے صاحبزادے مولانا بہاء الدین کی شادی اپنی کی صاحبزادی سے ہوئی تھی ان کے علاوہ مجھی مولانا کے بعض خلفاء اور صدیا لوگ سلسلہ عقیدت و بیعت میں داخل تھے جن سے مولانا کے بعد ان کا سلسلہ فیض جاری رہا۔ فرجت اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین۔

الحمد لله كه مولانا محمد جلال الدین رومی علیہ الرحمۃ کے مختصر حالات  
جنما واقف غالب کے لئے کافی واقفیت کا باعث ہو سکتے ہیں  
تمام ہوتے۔ آپ کے حالات میں بہت سے بزرگوں کا نام نامی  
ذکور ہوا ہے۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان میں سے بعض حضرات کا  
کسی قدر محمل حال بیان کر دیا جائے۔

### شہید سوچتی یقینی حضرت یحییٰ بن منصور حلاج بیضاو

الله اکبر! خدا تعالیٰ کے عاشقوں کا حال بھی کیسا کچھ مختلف ہے  
با وجود یہ سب اس ایک اصلی زمکن سے نیچے ہوتے ہیں اور طلب  
سب کا ایک ہے لیکن ظاہر میں کسی کا کچھ حال ہے، کسی کا کچھ، کوئی  
ایسا کم نام ہو کر چھپ رہا کہ کسی نے نام بھی نہ جانا۔ اور کوئی ایسا مشہور  
ہوا کہ زمانہ میں کوئی اس سے ناواقف نہ رہا۔ کسی نے ایسا اضیط  
لیکر سانس نہ لیا، کوئی ایسا بے ہوش ہوا کہ خبر نہ رہی کہ کیا کہتا ہے  
کسی نے اپنے کو خاک سے بھی ذلیل سمجھا، اور کسی نے فلک کو بھی،  
اپنے سے نیچے پایا۔ بہنوں نے اپنے بھی کے قدموں پر جان دے  
کر ہمیشہ کی زندگی پائی۔ کتنوں نے روئے روئے جان گنوائی کسی نے  
ما عرفناک پیش نظر کھا۔ اور کسی نے انا الحق کہہ کر

جان کا بھی خیال نہ کیا۔

شیخ منصور کا نام حسین اور والد کا نام منصور تھا اب خود یہی منصوٰٹ  
حلالج مشہور ہو گئے ان کو ابوالمغیث بھی کہتے تھے۔ فارس میں  
ایک شہر کا نام بیضا ہے اسی نسبت سے بیضا وی کہتے ہیں۔  
ایک روز کسی حلالج دوستی صاف، کی دوکان پر جا کر اس کو اپنے  
کسی کام کے لئے بیچ دیا اپنے دہان بیٹھ رکھئے۔ بچھر خیال آیا کہ غریب  
حلالج کی رفتہ میں نقصان آیا اور اس کے کام میں ہر رج ہوا اپ  
نے انگلی سے اشارہ کرنا شروع کیا خود بخود روئی سے بنو لے علیحدہ  
ہو کر گرنے لگے اور روئی صاف ہو کر ایک طرف ہو گئی۔ حلالج نے  
اکر دیکھا تو حیران رہ گیا۔ رفتہ رفتہ یہ کرامت مشہور ہو گئی۔ دوستوں  
کو خبر پہنچی تو انہوں نے حلالج کہتا شروع کیا اور اسی طرح زبان زد  
ہو گیا کہ اب گویا ان کے نام کا ایک جز ہو گیا ورنہ اصل میں یہ  
حلالج نہ تھے۔

حمدہ بن حشان رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اس زمانہ کے ایک بڑے،  
جامع علم ظاہری و باطنی شخص تھے ہمنصوران کے خاص شاگردوں  
میں تھے اور حضرت جنید بغدادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ جیسے بڑے  
بڑے صوفیا۔ کی صحبت سے فیض امداد تھے۔ اکثر نماز میں مشغول

رہتے۔ کبھی دن رات میں ہزار رکعتیں پڑھتے اور کبھی دوسری رات  
میں صبح کر دیتے جس روز قتل ہونے میں رات کو پانچ سو رکعتیں  
ادا کی تھیں۔ عشق و حقیقی سے مالا مال تھے اور دار پر حضرت کر شہید  
ہونا قسمت میں لکھا تھا۔ ایسے ہی سامان ہو گئے۔ ان کے ستاد  
عمر بن عثمان (ؓ) نے ایک رسالت تصوف اور توحید کے بیان میں لکھا  
تھا انہوں نے اگر بلا اجازت اس کو لوگوں میں مشہور کر دیا تو  
اور دست بدست نقل ہو کر ہر ایک ادنیٰ و اعلیٰ تک پہنچ گی۔  
پار کیک بات اور پیغمبر مثلاً سمجھنے کی ہر کسی میں لیاقت نہیں  
اور اہل کمال کے ہرزانہ میں دشمن رہتے ہیں۔ مضمون مختاردقيق  
لوگوں کی سمجھ میں نہ آیا، کچھ دشمنوں نے کار سازی کی عمر بن عثمان  
علیہ الرحمۃ ہر طرف بدنام ہو گئے اور لوگوں نے ان پر بہت لے دے  
کی اور ان کی تصنیف کو بیت بر اسمجا ان کو اس سے بہت ملاں  
ہوا۔ اور ساری بذاتی کے باعث چونکہ ظاہر میں حسین بن منصور  
ہوئے تھے ان کے لئے دل سے بددعا نکلی کہ ”خدا کرے کہ کوئی  
ایسا ملے جو تیری بات کو بھی نہ سمجھے اور تحجج کو ناہتر پاؤں کاٹ  
کر سوی پر حضور ہادے“

مشہور ہے کہ ماں باپ کے دل کی کلپ اور ستاد کی بددعا

خالی نہیں۔ باقی پھر ایسے ڈل ارشاد کی آہ کیسے بے اثر رہتی۔ فرطِ  
 محبت اور جذبہ عالی ہوا "انا الحق" زیادہ سے نکلا سامنے بغداد  
 میں شہرہ منہو گیا۔ خلیفہ مقید ربانی اللہ کا زمانہ ملتا۔ علماء مجمع کئے گئے  
 قاضی ابو حمراء و حسام الدین عباس وزیر سلطنت اور دیگر علماء و فقہاء  
 نے جن کو ظاہر حال پر حکم لگانے کا ارشاد ہے، کفر کا فتویٰ کے تیار  
 کیا جسے منصور اپنے لئے جناب عشق کی سند سمجھے۔ قتل کا حکم ہو  
 کہ منصور قید کئے گئے۔ منصور نے کہا مجھی کہ میں بے گناہ ہوں،  
 میر قتل حلال نہیں۔ لیکن چونکہ زبان سے "انا الحق" کہتے ہتھے  
 لہذا کسی نے قبول نہ کیا۔ قید کی حالت میں بعض کرامتیں مجھی  
 ان سے ظاہر ہوئیں۔ جبکہ کتنی روز مقید ہنسنے کے بعد قتل کے  
 لئے نکالے گئے تو خلقت کا حجیب حال ملتا ہر طرف سے،  
 دیکھنے کو چلے آتے تھے اور بڑے چھپولوں کا دل یہ ہی چلتا  
 ملتا کہ کسی طرح اس کلمہ باز ۲ دین اور ان کی حبان بچے لیکن ان  
 کے دل میں تو اگ رہی اور لگی مختی ان کو حبان کی کیا پرداہ ملتی۔  
 بعد پر صد ہا کوڑے بھی مارے گئے کہ زبان بند کریں۔ لگجب  
 یہ اٹھتے وہی "انا الحق" کا ذمینہ ملتا۔ آخر شریعت کا حکم غالب  
 آیا اور پہلے ہامہ، پاؤں کاٹ کر سولی پر چڑھا دینے گئے وہاں

بھی وہی ایک آواز تھی اور آخر "انا احتی" کہتے ہوئے ملک عشوقِ حقیقتی  
سے جلد ملے اور کاشتگان رہ عشق و شہید ان وفا میں نام لکھو کر دو  
عالم میں مشہور ہو گئے۔ استاذ کی دعا بھی اثر دکھلا گئی اور ان کے  
حصہ میں جونعت ازل سے لگ پکی تھی وہ بھی مل گئی۔ کہتے ہیں  
کہ صرف کے بعد بھی وہی آواز جاہی تھی۔

<sup>۳۰۹</sup> سنتہ ہجری میں بغداد میں یہ داقہ ہوا۔ ان کی وفات سے  
اکثر لوگوں کو حسرہ ہوا۔ مگر چونکہ ان کا "انا احتی" کہتا قاعدہ تشریعی  
کے بالکل خلاف تھا اس نے ان کے بچانے اور چھڑانے کی،  
کوشش نہیں کر سکے۔ بعض علماء نے ان کو اس کلمہ خلاف  
شرع کی وجہ سے بہت برا سمجھا ہے اور کہا ہے کہ ان کو تصوف  
سے کچھ خلاقوں بھی نہ کھتا۔ اور بعض علماء نے ان کی بہت تعریف  
کی ہے اور ان کی عبادت و محبت پارسائی و کرامت کو دیکھ کر،  
ان کو معذ در سمجھا ہے۔ امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بعض  
کتابوں میں ان کو اولیائے کاملین میں شمار کر کے ان پر حجج کچھ،  
اعتراف ہوتے تھے ان سب کا عمدہ طرح سے جواب دیا ہے۔  
اگرچہ بعض صوفیاء نے کہا ہے کہ منصور پر کچھ ضبط نہ ہو سکا  
ایک ہی جگہ میں ایسے بے ہوش ہونے کے خبر نہ رہی کہ کہتے ہیں

کامل وہ ہے کہ دیل کے دریا پڑھا جائیں اور پھر بھی خبر نہ ہو۔ تاہم منصور مہماں اعلیٰ درجہ کے لوگوں میں تھے۔ قدس سرہ العزیز۔

## حضرت شیخ فرمادین رحمۃ اللہ علیہ

اس میں اختلاف ہے کہ آپ کسی کے سسلہ سعیت میں داخل ہیں یا نہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ آپ حضرت مجدد الدین یفسد ادی رحمہ اللہ کے مرید ہیں۔ اور بعض فرماتے ہیں کہ مرید نہیں، صرف طالبانہ اعتقاد رکھتے تھے۔ اسی لئے ان کی طرف فسوب ہیں۔ ورنہ اصل میں ادیسی ہیں۔ شیخ حسین منصور حلّاج کی روح سے ان کو فریض پہنچا ہے مولانا رومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے کلام سے معلوم

لہ حضرت حکیم الامت مجدد الملک سیدی حضرت مولانا اشرف علی صاحب بخاری قدس سرہ نے ان منصوٰ کے مفصل حالات ایک، مستقل کتاب میں جمع کر دیتے ہیں جو ”القول المنصوٰ“ کے نام سے شائع ہو چکی ہے۔ حضرت منصوٰ کی تحقیق کا خلاصہ ان کے بارہ میں یہ ہے کہ،  
صاحب حال اور معذوری اللہ تھے۔ تحقیق کامل نہ تھے۔  
بندہ محمد شیفع دیوبندی عطا اللہ عنہ ۱۷۰

ہوتا ہے کہ منصور کا نور ڈریہ سو سال کے بعد حضرت فرمادیں  
رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ پر جلوہ افگن ہو کر ان کا مری بنا۔ آپ فرماتے  
ہیں کہ ایک روز مجدد الدین بقدومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی خدمت  
میں حاضر ہوا تو وہ زار زار رو رہتے۔ عرض کیا کہ یا حضرت  
کیا وجہ ہے کہ اس فتدر گری زاری فرماتے ہیں۔

فرمایا کہ بیت میں مدرسہ اور راہ خدا کے ساکن اور علم  
خداوندی کے عالم ایسے گزرنے ہیں کہ جن کے اوپر رسول اللہ صلی  
اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا یہ قول مبارک صادق آتا ہے کہ۔

علماء امتی حا شباء بنی اسرائیل۔ یعنی  
میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے انبیاء، علیہم السلام و  
السلام کے مانند ہوں گے۔

رات کو دعا کی تھی کہ یا خدا مجھے ان لوگوں سے بنادے یا ان  
کے نکھنے والوں میں سے، اب اس کی قبولیت کی تباہی میں روز ہاہ۔  
حضرت عطار پہلے اپنی تجارت اور عطاری کی دوکان میں مصروف  
ہتھے کچھ توجہ الی اللہ غالب نہ تھی۔ ایک روفہ دوکان کے  
کارو بار میں لگے ہوتے تھے کہ ایک فقیر نے اسکر سوال کیا اور کہتی دفعہ  
کہ کہ بابا کچھ خدا تعالیٰ کے نام پر بھی دو۔ انہوں نے کچھ خیال نہ

کیا تو فقیر نے کہا کہ اے عطاء دنیا میں اتنا مصروف ہے کس طرح مرے گا۔ عطا نے کہا کہ جیسے تم مرو گے اسی طرح ہم۔ فقیر نے کہا تم ہماری طرح کہاں مرسکتے ہو۔ عطا نے کہا کہ کیوں نہیں۔ فقیر کے ہاتھ میں ایک لکڑی کا پیالہ تھا۔ اسے سر کے نیچے رکھ کر لیٹ گیا۔ اور اللہ کہہ کر دنیا سے خصیت ہوا۔ یہ حال دیکھ کر حضرت عطا کی حالت بدل گئی دنیا سے دل صرد ہو گیا اور دوکان چھوڑ چھاڑ کر فقراء اور صوفیا کی جماعت میں داخل ہو گئے۔

جب مولانا روم بنخ سے واپس ہوتے ہوئے نیشاپور پہنچے ہیں تو مشیخ عطا رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے ملاقات ہوئی ہے عطا کی عمر اس وقت زیادہ ہو گئی تھی اور ضعیف ہو گئے تھے حضرت فرمی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اپنی کتاب "اسرا نامہ" مولانا روم علیہ الرحمۃ کو دے کر خود سے مطالبہ کرنے کی وصیت کی، مولانا اس کو ہدیہ اپنے ساتھ رکھتے۔ حضرت عطا رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی تصنیف سے کتنی ایک رسالے ہیں جن میں اسرار توحید و حقائق و معارف اور نصائر خ عامہ و خاصہ اس قدر موجود ہیں کہ شاید ہی کسی دوسرے کی تصنیف میں ہوں۔ ایک سو چودہ سال کی عمر میں تائاری کفار کے ہاتھ سے ۴۲۶ھ سبھری میں شہید ہوئے۔ نزار آپ کا نیشاپور میں واقع ہے۔

# حکیم سنائی غزنوی رحمہ اللہ علیہ

اپ غزین کے رہنے والے ہیں اور ان لوگوں میں شامل ہوتے ہیں جو سلسلہ صوفیانے کرام میں داخل ہونے کے ساتھ اُس، شفرد شاعری کا اعلیٰ مذاق رکھتے ہیں جو تصور کے لئے باعثِ رونق ہے اور جن کے کلام میں سمجھیش قصوف کا زنگ نظر آتی ہے دو روزہ حسن اور ظاہری گل دببل کے قصوں میں نہیں پڑتے بلکہ اس شاہدِ حقیقتی کے فراق میں رہتے ہیں جو قریب ہے مگر نظر نہیں آتا اپ کا کلام گھر برکسی کو مرغوب ہے لیکن حضرت صوفیا، میں سرت مقبول ہے۔

”حدایۃ الحقیقت“ اپ کی شہرو تصنیف ہے جس کو صوفی ہرماج لوگ مولانا کی شنوی کی طرح مجالس میں پڑھ کر لطف اٹھاتے ہیں اور اور ایک قصہ ہے جس کا نام ”رموز الانبیاء“ ہے پہلے اپ دوسرے شعراء کی طرح بادشاہوں، رئیسوں کی طرح سرانی اور قصیدہ گوئی میں اپنا وقت صرف کرتے تھے یہ خصوصیت اور بزرگی حاصل نہ، تھی۔ ایک مرتبہ لطاف محمد سبکستگین کسی مکمل کو فتح کر لئے کے

لئے جاڑی کے موسم میں جانے والے تھے اور غزنی میں سے نکل کر باہر  
خیمے لگائے تھے۔ حکیم سنانی ان کی مسح میں قصیدہ تیکتے پھرتے  
تھے ابھی پیش نہیں کیا تھا کہ ایک دفعہ راستے میں ایک بھڑک جو نجی  
کے دروازہ پر پہنچے جہاں ایک مجذوب و محبوب خداوندی پڑے  
ہوتے تھے جبکہ ہوشی کی وجہ سے احکام شرع معذور تھے۔

کیا سنتے ہیں کہ مجذوب صاحب اپنے خادم سے کہہ رہے ہیں  
کہ لاڈ ایک جام بھر دو سلطان محمود کے اندر ہونے کے لئے ساقی  
نے عرض کیا کہ شاہ صاحب ایسے غازی مرد اور شاہزادہ کے بادشاہ  
کا براچا ہے ہو۔ مجذوب نے کہا کہ ایسے کا براچا ہنا خوب ہے جو  
اپنی سلطنت کا ابھی انتظام نہیں کر سکا کہ دوسرے ملک کی حرث،  
کرنے لگا ہے۔ ساقی نے جام بھر دیا اور شاہ صاحب نوش کر گئے  
پھر کہا کہ سنانی شاعر کے اندر ہونے کے لئے جام بھر دو۔

خادم نے عرض کیا کہ جناب سنانی کا کیا تصور ہے وہ ایک نہایت  
لطیف طبع اور فصیح ثغر عالم آدمی ہے۔ کہنے لگے کہ اگر لائق ہوتا  
تو ایسے کام میں لگتا جو آخرت میں کام آتا ہے ہو وہ سرفی کرتا پھرتا ہے  
ایک درق پر جبوٹی پسجی تعریف بادشاہ کی لکھ کر سنانے کے لئے،  
پھر تلہے کہ بخت کو یہ خبر نہیں کہ دنیا میں کیوں آیا تھا۔

ستائی باہر کھڑے سن رہے تھے یہ باتیں سن کر کانپ گئے  
اور حالت بدل گئی۔ خود کیا تو واقعی اپنے آپ کو بالکل آنحضرت سے  
بے خبر اور مختلف میں بنتا پایا۔ اسی روز سے اپنی وضع بدل دی  
اور تصوف و سلوک کا شوق کر کے حضرات صوفیہ میں داخل ہونے  
ہوتے ہیں کہ ۱۵۲۵ھ میں آپ کی دفات ہوئی۔

### شیخ صدر الدین محمد بن اسحاق القزوینی رحمۃ اللہ علیہ

قوییہ کے رہتے دلے ہیں۔ آپ ابوالمعالی بھی شہزادہ ہیں علوم  
ظاہری و باطنی آپ کی ذات میں جمیع تھے اور عقول و منقول سے  
حصہ دافی آپ کو حصل تھا۔ علامہ قطب الدین شیرازی کے حدیث  
میں شاگرد ہیں اور کتاب بُجامع الاصول لکھ کر شیخ کو سناتے تھے  
اوہ اس پرستی فخر کیا کرتے تھے۔ کمال باطنی کا یہ حال تھا کہ شیخ  
فخر الدین عراقی اور شیخ مؤی الدین نجفی اور مولانا مشمس الدین ابی  
وغیرہ رحمۃ اللہ علیہم برے برے اولیاء نے کرام نے آپ کے فیض  
صحبت سے کمال حاصل کیا تھا۔

شیخ صدر الدین اور مولانا رومی میں باہم تہبیت مجتبیت و اتحاد  
تھا چنانچہ مولانا کے حالات میں ان کا کسی کسی قدر حال گزر چکا ہے۔

مولانا نے اپنے حیازہ کی نیاز پڑھانے کے لئے انہیں کو وصیت کی تھی۔ ایک روز قویںہ کے تمام عام خاص لوگ جمع تھے۔ مجلس بھر رہی تھی شیخ صاحب مصلی پر علیہ تھے مولانا رومی تشریف لائے تو شیخ نے مصلیٰ حضور دیا۔

مولانا نے فرمایا کہ اس گستاخی کا قیامت میں کیا جواب دوں گا کہ شیخ کے مصلیٰ پر علیہما۔ شیخ نے کہا کہ اچھا ایک طرف ہم بھیں ایک طرف آپ، مگر مولانا نے اس کو بھی شہ مانا تو شیخ نے مصلیٰ ہی کو اٹھا کر ایک طرف رکھ دیا۔ اللہ اکبر! پسلے اکابر باہم ایک دوسرے کا کس قدر ادب و حاذکرتے تھے اور باہم کیسے خلوص ادا سے رہتے تھے۔

ایک یہ زبان ہے کہ جس کو بزرگی کی ہوا الگ جاتی ہے وہ اپنے سواب کو ذلیل فکراہ سمجھتا ہے ایک دوسرے کی وجہت سے جلتا ہے ایک کے مردی دوسرے کو سخت الفاظ کہنے میں شرم نہیں کرتے۔ انا اللہ و انا الیہ راجعون۔

## شیخ مودود الدین بن خجندی رحمۃ اللہ علیہ

اپنے علم و فنا ہر بھی شیخ خضراء الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے  
حاصل کئے اور کمالات باطنی میں شیخ فیوض موصوف ان کے مرشد تھے۔  
اور ہر قسم کافیض انہیں سے حاصل ہوا ہے۔ مودود الدین رحمۃ اللہ  
 تعالیٰ علیہ فرماتے تھے کہ شیخ نے فصوص الحکم کے دیباچہ کی شرح  
میرے لئے کی تھی۔ اثنا اتھر میں بعض لطائف اور واردات غیری  
شیخ پر ظاہر ہوئے جن کا اثر مجھ پر اس وقت در غالب ہوا اور مجھ  
میں ان کے فیوض کی السی تاثیر ہوئی کہ پوری کتاب کا مضمون دیباچہ  
کی شرح سے مجھ پر ظاہر ہو گیا۔ چنانچہ اس کتاب کی السی شرح،  
مولانا مودود الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے لکھی کہ کسی نے نہ لکھی ہو گی۔  
اس کی تحقیق دیکھ کر ان کے علم کا حال کھلتا ہے اب تک سب  
لوگ اسی شرح سے مدد لیتے ہیں اور مولانہ کے کمال علمی پر تعجب کرتے ہیں۔

## حضرت بیانکال خجندی رحمۃ اللہ علیہ

اپ حضرت شیخ نجم الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے خلیفہ میں حصہ  
مک خدمت میں رہ کر فیوض حاصل کرتے رہے۔ جب مرتبہ تکمیل

وکمال کو پہنچے تو حضرت شیخ نے کہا کہ ہمارا ایک بہت ضروری اور مشکل کام ہے دیکھیں کون انجمام دیتا ہے۔ بابا کمال نے نہایت منفعتی سے اس کو پورا کرنے کا ارادہ کر کے عرض کیا کہ جندہ حاضر ہے۔ شیخ بخوبی ہوئے اور فرمایا کہ ترکستان جاؤ اور ہماری امامت پہنچا دو۔ وہاں مولانا شمس الدین مفتی کا ایک کم عمر بیٹا ہے جا کر ہمارا یہ خرقہ اس کو پہننا دینا۔ جہاں تک ہو سکے اس صرفی کی تعلیم و تربیت اور ترقی میں دریغ نہ کرنا۔

بیہان سے خصت ہو کر بابا، مفتی صاحب کے وطن میں پہنچے شہر میں جبار ہے ملتے کہ ایک جگہ رٹ کے کھیل رہے تھے اسی جگہ مفتی صاحب کے صاحبزادہ جن کا نام احمد مولانا محتا کھڑے تھے لیکن کھیلنے میں شرک ہے تھے بلکہ کھیلنے والوں کے کپڑوں کے پاس حفاظت کرتے تھے۔ بابا کمال علیہ الرحمۃ کو دیکھ کر دوڑے اور پڑک کر کہنے لگے کہ ہم دوسرے کپڑوں کی حفاظت کرتے ہیں اور آپ ہمارے کپڑے دیجئی خرقہ کو محفوظ رکھئے۔ بابا کمال حملہ تعالیٰ علیہ نے ان کو لگایا اور ان کے مکان پر لے گئے ان کے والد سے کہا کہ یہ رٹ کا میرے پاس چھوڑ دیجئے۔

مفتی صاحب نے فرمایا کہ یہ رٹ کا کچھ مجددب ہوا ہے آپ

کی خدمت اپنی طرح نہ کر سکے گا اس کا حچھوٹا بھائی تیز اور سمجھدار ہے اس کو اپنی خدمت میں رکھتے ۔ بابا صاحب نے فرمایا کہ خدا تعالیٰ اس کو بھی صاحبِ نصیب کرے مگر ہم تو مرث کر کے کہنے سے اسی واسطے آتے ہیں ۔ عرض مقدمہ کے ہی عرصہ میں مولانا احمد عدارج باطنی طے کر کے اعلیٰ کمال پر پہنچ گئے اور ہزاروں ، طالبان حق کو ان سے فیض پہنچا ۔ بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ بھی اپنے مرث سے سرخود ہوتے ۔

## حضرت بہا و الدین زکریا ملتانی

ابتداً نے عمر سے تحصیل علوم میں شغف رہے ۔ علم ظاہر حاصل ہونے کے بعد علوم باطنی کی طرف توجہ فرمائی اور جامع علم ظاہر و باطن ہونے کے بعد پندرہ برسیں برابر علوم دینیہ کے درس و تدریس اور فیض رسائل میں مصروف رہے ۔ حجج بیت اللہ شریف کے ارادے سے وطن سے روانہ ہوتے اور زیارت ہر میں شریفین سے مشرف ہو کر والپس ہوتے ہوئے بعض شہروں کی سیر کرتے ہوئے اور بہت سے بزرگوں کا حال دیکھتے ہوئے قسمت کی رسائی ، اور نصیب کی بلندی سے بغداد شریف پہنچے ۔ بغداد حضرت شیخ شہناز الدین

سہر و دمی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے فیضِ الوار سے منور ہو رہا تھا۔  
 مطلوب حقیقی کے ڈھونڈنے والوں سے خالقاہ بھر رہی تھی یہ بھی ماں  
 پہنچے۔ کتنی روز بھر رہے رہے اور تمام حالات کو دیکھ کر بیعت ہو گئے  
 اور جو کچھ فضل و کمال قسمت میں تھا وہ سب اسی چکر سے بلا۔ کچھ غرض  
 خدمت میں رہے آخر احیا نت حاصل ہونے کے بعد مند کستان  
 میں داخل آتے۔ مدت تک یہاں فیض پہنچاتے رہتے دو دو رکے  
 لوگ ان کا نام اور شہر فیض سن کر ڈڑتے آتے تھے جو آتا تھا  
 خالی نہ جاتا تھا۔ شیخ فخر الدین عراقی بھی در دلت پہنچے اور فیض  
 صحبت سے مالا مال ہو کر آپ کے ارشد خلفاء میں شمار ہوتے۔  
 (شیخ فخر الدین عراقی علیہ الرحمۃ کے حالات آئندہ مذکور ہوتے ہیں لہذا  
 حادثت لقیضیل کی نہیں)۔ آپ کی وفات کے بعد جانشین آپ  
 کے صاحبزادے شیخ صدر الدین ملسانی ہوتے۔

### شیخ فخر الدین ابراہیم عراقی

ابتدائی عمر میں قرآن شریف پڑھا اور ایسی خوش آوازی سے  
 پڑھتے کہ سنسنے والے دل متحام کر رہ جاتے اور جس وقت پڑھتے تھے  
 لوگوں کا ہجوم ہو جاتا تھا۔ قرآن مجید کو پوری طرح محفوظ کر لیں کے

بعد دیگر علوم کی طرف توجہ کی اور سترہ سال کی عمر میں اکثر علوم سے  
ڈراگت حاصل کر لی۔ اس کے بعد دوسری حالت ہو گئی اور مطلوب  
حصیقی کی طلب میں حضرت شیخ زکریا ملتانی کی خدمت میں ہندوستان  
پہنچے۔ شیخ بہاؤ الدین زکریا ملتانی میں اس وقت نہایت باکال  
اور شہری شیخ وقت اور صوف کے ماہر شخص تھے۔ شیخ فخر الدین کو،  
بیعت میں لے کر ان سے چلکشی شروع کرائی۔ ابھی وسی ہی روزگار کے  
تھے کہ شیخ پر وجد اور حال کا غلبہ ہوا۔ بار بار باہراز ملinda اشعار پڑھتے  
اور اکثر ذوق و شوق میں اس شعر کو پڑھا کرتے ہو۔

شختیں بادہ کا ندھب دم کردند  
پچشمست ساقی دم کردند

چونکہ شیخ ملتانی کا طریقہ بالکل کون اور سکوت کا تھا اور فرمادی  
اوہ ذکر کے سوا کچھ ہوتا ہی تھا ان کے معتقد اور صریدیں اس قسم کے  
جہر و اظہار و اشعار خوانی کو بالکل ایک نئی بات اور اپنے طریقے کے  
خلاف سمجھتے تھے لہذا لوگوں نے شیخ ملتانی سے شکایت کی۔ شیخ  
نے فرمایا کہ چونکہ وہ بے خودی میں بڑھتے ہیں لہذا منزدہ ہیں۔  
لیکن تم لوگ نہ پڑھنا۔ تھوڑے عرصہ کے بعد جب حضرت شیخ نے  
ان کے بعض حالات دیکھے اور بھا کہ ضرورت زیادہ چلکشی کی نہیں ہے

تو حجرہ کے دروازے پر جا کر آواز دی کہ میاں عراقی امتحو۔ فخر الدین رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ حجرہ سے باہر نکل کر مرشد کے قدموں پر گرد پڑے حضرت شیخ نے ہاتھوں سے ان کو اٹھایا۔ اور اپنا جبہ و خرقہ نکال کر ان کو پہنادیا۔ پھر روز ہموز عنایت زیادہ ہوتی گئی اور یہاں، تک شفقت ہوئی کہ شیخ نے اپنی صاحبزادی کا عقد مولانا فخر الدین سے کر دیا۔ ان سے ایک لڑکا تعلہ ہوا جس کو شیخ، بکیر الدین کہہ کر پکارتے تھے۔ پھر تمہیشہ یہ پتے شیخ کی خدمت میں مشغول ہے اور شیخ ان پر نہایت توجہ فرماتے رہے۔ آخر چھپیں<sup>۲۵</sup> سال کی اس مبدک صحبت کے بعد جس کی نسبت مولانا فرماتے ہیں ہے

یک زمانہ صحبت با اولیاء

بہتر از سالہ رطاعت پر یا

شیخ کو عالم بقا کا سفر پیش آیا۔ وفات سے پہلے ان کو بلکہ کوپڑے طور سے خلافت عطا فرمائی۔ آپ داخل جنت ہو گئے۔ شیخ کی روزہ افزول عنایت اور عطا نے خلافت سے بعض مرید ان سے بہت بہم ہوئے اور حسرہ کھنگئے۔ شاہ وقت سے شکایت کی کہ یہ شخص خوبصورت لوگوں کی طرف زیادہ سیل رکھتا ہے۔ اور جھوٹے پچے الزام لگا کر کہ خلافت کے لائق یہ بہرگز نہیں ہے۔

ان کو بھی خبر مل گئی ۔ اب ایسے حاصلہ دل کے مجمع میں رہنا پسند  
ذکیا اور بعض معتقدین کو ساتھ لے کر بیان سے چلے اور صابر ک  
سفر حریم شرفیین کا فائدہ کیا اور ادائے رجح و زیارت روضہ حنورہ  
سے فارغ ہو کر روم پہنچے ۔ اس زمانہ میں شیخ صدر الدین قونیوی رحمۃ  
الله تعالیٰ علیہ کا شہرہ تھا ۔ اور دور دور سے لوگ کہب کمال کے  
لئے حاضر ہوتے تھے ۔ گو شیخ فخر الدین خود بھی ایک کامل، اور  
خلافت یا فتنہ سے بچتے تھے لیکن انہوں نے اس شعر پڑھ کیا  
لے برادر بے نہایت درگہی است

ہر چہ پر دے صیری بروے مالیت

اور شیخ کے حلقة فیض میں داخل ہو گئے ۔ شیخ صدر الدین رحمۃ  
الله تعالیٰ علیہ تصوف کے بعض سبق بھی اپنے شاگردوں اور  
مریدوں کو پڑھاتے تھے جس میں وہ تصوف کے بہت باریک نکات  
اور پیغمبر مسالہ بیان کرتے تھے ۔ شیخ فخر الدین علیہ الرحمۃ سے زیادہ  
سمجھنے والا اور کون ہو سکتا تھا یہ غور سے سنتے اور یاد رکھتے اور خود  
بھی بعض مصنایں تصوف کے متعلق لکھ کر شیخ کو دکھلاتے ۔ شیخ  
بہت مخطوط ہوتے ۔ چونکہ شیخ فخر الدین علیہ الرحمۃ اب دو بزرگان  
کامل کی شفقت سے ایک اعلیٰ رتبہ حاصل کر چکے تھے ۔ روم میں

بھی ان کے ہزاروں معتقد و مرید تھے۔ امیر عین الدین جور دم کے  
بڑے درجھ کے رئیسوں میں تھے ان سے مہا صیحت عقیدت رکھتے  
تھے۔ ہر روز پاپیادہ شیخ کی ملاقات کو آتے ایک مہا صیحت ہی  
دیسیع اور خوش وضع خالقاہ ان کے نئے بنوالی جس میں یہ مسح  
اپنے تمام مریدان اور خادموں کے رہتے تھے۔ اس زمانہ میں شیخ  
پر عجیب حالت طاقتی تھی۔ سماع کی مجلس بھی گرم رہتی تھی۔ اور ذکر  
اللہ سے بھی خانقاہ کو عجیب تھی۔ ایک قول سے بھی بہت الفت  
بھی جس کا نام حسن تھا، امیر عین الدین علیہ الرحمۃ کی فراش سے دہ  
ہمیشہ دہیں رہتا۔ اور غزل داشوار کا مشغله رہتا۔ شیخ خود بھی اشعا  
کرتے اور پڑھوتے۔ ایک مرتبہ شیخ کے اس شعر پر تمام مجلس میں علم  
وجد طاری ہو گیا۔

ساز طرب عشق چہ والی کہ چہ ساز است  
کر زخمہ او د فلک اندر ٹکٹ تاز است

کئی سال تک قول رہا اُخرا ایک روز شیخ کی عنایت د توجہ پاک  
رضخت کی اجازت ناگ بیٹھا، کو شیخ کو ملوق ہوا مگر اس کو رخصت  
کر دیا۔ اس عرصہ میں شیخ کے صاحبزادے کبیر الدین جو شیخ زکریا علیہ  
الرحمۃ کے نواسے تھے۔ ہندوستان سے والد کی خدمت میں آگئے

سنتے اور بہت کچھ فیوض و برکات لپنے کامل پاپ سے حاصل کر  
چکے تھے۔ اب شیخ فخر الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو وصال شاہد  
حقیقی کا شوق ہوا بیٹے کو بہت سی جامع اور مفید تصویبیں اور  
ضروری وصیتیں کر کے آٹھ ذی قعده ۱۴۰۷ھ بھری میں داشتی اجل کو  
لبیک کہا۔ شیخ محی الدین بن العربي قدس اللہ صرہ کے مزار مبارک  
کے قریب، ان کا مزار ہے۔ جب صاحبزادے بکر الدین کی دفات  
ہوئی تو وہ بھی والد کے پہلو میں دفن ہوتے۔ رحمۃ اللہ علیہم ہم جمیعن.

### حضرت شیخ احمد الدین حامد الحرمانی

آپ جامع علوم ظاہری و باطنی تھے۔ ابتدائے عمر سے دریشی  
سے منائب اور دنیا سے کیسوئی تھی۔ شیخ رکن الدین سنجاسی رحمۃ  
الله تعالیٰ علیہ کی مجلس حال و قال میں پسجے اور ایسا اثر پڑا کہ بیعت  
ہو گئے۔ محنت، مجاہدہ، عبادت تو ان حضرت کا کام ہی مخالف  
تعالیٰ نے برکت اور فضل فرمایا کمال اور تقرب کے درجے حاصل ہوتے  
شیخ محی الدین بن العربي کی صحبت میں بھی کسی قدر رہتے ہیں اور حضرت  
شیخ محی الدین نے اپنی بعض تصانیف میں ان کا ذکر بھی کیا ہے۔  
شیخ رکن الدین علامہ الدولہ فرماتے ہیں کہ میں سنا کرتا تھا کہ حضرت

شیخ شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ علیہ نے مولانا اوحد الدین کو بدعتی فرمایا ہے۔ مدت سے یہ باتِ دل میں کھٹکتی تھی۔ ایک دفعہ حج کو جانے کا اتفاق ہوا۔ میں میں قافلہ ٹھہرا ہوا تھا کہ لوگوں میں شہرت ہوئی کہ حضرت شیخ شہاب الدین کے بعض مریدِ مجھی قافلہ میں ہیں۔ تلاش کرنا ہوا انکی خدمت میں پہنچا نہایت خلائق اور محمدؑ آدمی تھے ادھر ادھر کی یا میں کرتے کرتے میں نے ذکر کیا کہ سنابے حضرت شیخ رحمۃ اللہ اوحد الدین رحمۃ اللہ کو بدعتی فرماتے تھے۔ وہ صاحب فرانس لے گئے کہ بیشک قلعہ درست ہے میں مجھی اس وقت موجود تھا اتفاقاً شیخ اوحد الدین کا ذکر اگیا۔ شیخ رحمۃ اللہ اپنے سارے سامنے اک بدعتی کا نام نہ لو۔ دوسرے روز پھر مجھی میں شیخ شہاب الدین کی مجلس میں موجود تھا۔ مریدوں نے عرض کیا کہ یا حضرت جو کچھ اپنے اوحد الدین کی نسبت فرمایا تھا اس کو سنکر شیخ اوحد الدین کہتے تھے کہ مجھ کو یہی عزت کافی ہے شیخ نے زبان مبارک سے میرانام توکیا ہے

و ما ساعنی ذکر الکبی بسادہ ۔ بلی سترنی اُنی خاطرات بیالدک

زنج کیسے ہو ریں سنکر کہ برائی کہتے ہو ہے گویر لکھتے ہو پڑام تھے لیستے ہو یہ بات سنکر شیخ شہاب الدین نے اوحد الدین کے خلق کی تعلیف فرمانی

فرحمۃ اللہ علیہما وعلیٰ من احبابہما ۔

تمت باخیر ۔

## ہماری چند اڑاں اور خواص صورت میں مطبوعات

اسلام میں شور کی اہمیت : مولانا افتی محمد شفیع حبیب عکسی گلیریز کا رد بودہ،

شورہ کی اہمیت، شدی کے معنی، مشیر کی ذمہ داریاں، اور شورائیت کا فہرست  
آداب النبی صلی اللہ علیہ وسلم : مولانا افتی محمد شفیع حبیب۔

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاقی حصہ اور پاکیزہ طرزِ زندگی مستند کتاب۔  
شب برات : مولانا افتی محمد شفیع حبیب۔

شب برات کے صحیح احکام و فضائل، اور جزاً غال و دیگر بحثات کی خلاصیاں۔  
اسلام کے بنیادی حقائق : علامہ شبیر احمد عثمانی رح۔

خدا کا دھرود، توحید، نبوت، قیامت جیسے اہم عقائد مسلمین انساز سے بجهہ اسلام و مذہبات۔

اعجاز القرآن : علامہ شبیر احمد عثمانی رح

قرآن حکیم کے محجزہ برحق ہونے پر تفصیلی دلائل اور اعجاز قرآنی کا ثبوت۔

مجموعہ رسائل ثلاثہ : علامہ شبیر احمد عثمانی رح

پدیدہشیۃ، تحقیق اخطبہ، اور سجود اشتمس، یعنی رسائل لکھا۔

العقل والعقل : علامہ شبیر احمد عثمانی رح

عقل اور ذہب کے درسیان باہمی تعلق پر سیر حصل بحث۔

شہید کہ ملا اور نبی ہے : مولانا قاری محمد طیب مظلہ

محمد احمد عباسی کی کتاب "خلافت معاشر اور نبی ہے" کا فصل جواب۔

کلمہ طیبہ بوجہ کلمات طیبات : مولانا قاری محمد طیب

کلمہ طیبہ کا قرآن و حدیث سے ثبوت اور دس کلمات کی تشریح  
علم غیب : مولانا قاری محمد طیب بن ظلہ

علم غیب کے شہرو اخلاقی مسئلہ کی بے شل تحقیق بعد رسالہ از حضرت گنجو ہی۔

شرعی پرده : مولانا قاری محمد طیب

پرده کا قرآن و حدیث سے ثبوت اور پرده پکنے جانوالے اعتراضات کے جواب۔

فلسفہ نماز : مولانا قاری محمد طیب

نماز کی اہمیت جگہت اور نماز کا فلسفہ انتہائی دل نشین اذان سے۔

انسانیت کا احتیاز : مولانا قاری محمد طیب

انسانیت کا احتیاز صرف علوم ریاضی ہیں اپنے مرضیوں پر واحد کتاب۔

خاتم النبیین : مولانا قاری محمد طیب

اپنے خاتم النبیین ہیں۔ یعنی آپ کی تہذیبات میں تمام انبیاء کے کلام بھی ہیں۔

شان رسالت : مولانا قاری محمد طیب

رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان رسالت حکیمانہ انداز سے۔

اصول دعوت اسلام : مہابت مولانا فاری محمد طیب۔ اسلام

اسلام کے تبلیغی نظام کی مکمل وضاحت، مبلغین پرست ضمودی کتاب۔

دستیت غنیب : مولانا سید میاں اصغر حسین رہ۔

ردیق علال کے فضائل، اور حرص مال کی نعمت مع دیگر رسائل۔

گاؤں میں جمجمہ کے احکام۔ حضرت گنگوہی اور حضرت تھانوی۔

حضرت گنگوہی اور حضرت تھانوی کے دشہر رساں کا جو خبر۔

سبیل الرشاد : حضرت مولانا شیراحمد گنگوہی

تعلیمی شخصی، آئین باجہر۔ اور دیگر اہم مصنوعات پر علمی تحریر۔

روالطعنیان فی اوقاف القرآن : حضرت گنگوہی۔

قرآن بیہدہ کے اوقاف پر غیر مقلدین حضرات کے ایک فرمی کا جواب۔

برٹوی فتنہ کا نیاروپ : مولانا محمد عارف سنجلی۔

برٹوی حضرات کی کتاب زلزلہ کا مفصل دليل جواب۔

دیوبند سے برٹلی تک : مولانا ابوالاوصاف رومنی۔

برٹوی حضرات کی جانب سے علماء دیوبند پر اٹھائے گئے اندر اتنا کا جواب۔

گیارہ تقریریں : مولانا محمد محترم فہیم ایم اے۔

الفتاویٰ سبیل اللہ کے موضع پر جمجمہ کی گیارہ تقریریں۔

دستور ترکیہ نفس : مولانا حکیم محمد اختر صاحب۔

نفس کی اصلاح کے لئے آسان طریقہ کار۔

حیات عیسیٰ علیہ السلام : مولانا محمد ادیسیں کانڈھلوی۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات پر بہترین تصنیف۔

مولانا محمد ادیسیں کانڈھلوی۔

ختم نبوت : ختم نبوت کے موضع پر ایک اچھوئی علمی تحریر۔

**مکتو بات احادیث :** حضرت مولانا ارشد علی محتاطی ہی۔

حضرت محتاطی کے نام حاجی اعداد اللہ فہر جرکی کے دھن طوط مع فائدہ۔

**سال بھر کے سنتوں اعمال :** حضرت محتاطی ہی۔

بارہ مہینوں کے احکام و فضائل مستند احادیث اور کتابوں سے۔

**فضائل استغفار :** حضرت محتاطی ہی۔

استغفار کی فضیلت اور استغفار کے طریقے قرآن و حدیث کی روشنی میں۔

**معارف گنگوہی :** حضرت مولانا سید محمد گنگوہی ہی۔

حضرت گنگوہی کے حیکما نہ نادر طفظات جو پہلی بار میجا طبع ہوتے۔

**فتاویٰ میلا دشراحت :** از حضرت گنگوہی ہی۔

بعد رسالہ طریقہ میلا دشراحت۔ از حضرت محتاطی ہی۔

**حیات پندرہ حضر علیہ السلام :** مولانا سید میاں صغری ہیں۔

حضرت پندرہ حضر علیہ السلام کے تجھیں حالات مستند کتابوں سے

**اذان اور اقامۃ :** مولانا سید میاں صغری ہیں۔

اذان اور تحریر کے حبلہ فضائل اور مسائل کا بہترین مجموعہ۔

**سلالل طبیبہ :** مولانا سید حسین لحمد علی ہی۔

صرفیار کے چاروں طریقوں کے اور اداء اشغال اور انکے منظوم شجر دل کا مجموعہ

**اسلامی آداب :** مولانا عاشق الہی بلند شہری

اسلامی آداب کا مجموعہ جس کا ہر گھر میں ہونا ضروری ہے۔

مسلمانوں کی فرقہ بندیوں کا افسانہ : مولانا مناطر الحسن گیلانی

مسلمانوں کے آپس میں فرقہ دارانہ اختلاف پر بہترین تبصرہ ۔

نماز اور اس کے مسائل : مولانا محمد محترم فہیم عثمانی

نماز کے تمام اہم اور ضروری مسائل بیع مسنون دعائیں اور جمعبہ وعیدیں کے خطبہ ۔

حیات شیخ البہندی : مولانا سید سیاں اصغر حسین

شیخ البہندی حضرت مولانا محمد الحسن کی مکمل و مفصل سوانح حمری ۔ مجلد عمدہ

بزم اشرف کے چراخ : پیدا نیسا رحمہ سعید ایم اے

حضرت محتال نوی کے خلفاء کا جامع تذکرہ ان کے حالات ۔ مجلد

حدیث رسول کا قرآنی معیار ۔ مولانا قادری محمد طیب

جیگت حدیث کے دلائل، منکریں حدیث کا جواب اور احادیث کی اقسام ۔

فتوح الغیب اردو ۰ حضرت شیخ عبدالقدوس جیلانی

تصوف کی مشہور اور بنیادی کتاب کا اسلیس اردو ترجمہ ۔

احکام حج انجگریزی ۰ مولانا مفتی محمد شفیع

حج کے فضائل و مسائل پر انگریزی زبان میں سنتند کتاب ۔

۱۰. پیسے کے ڈاک ٹکٹ بھیکر مفصل فہرست کتب علیحدہ طلب کر سکتے ہیں ۔

اسلامی کتب کا مرکز

ادارہ اسلامیات (۱۹۰) انارکلی لاہور